N12<521515447 021

T P

Buchoindere
Schafihauser
Biherach, Knmmer Weg









1/2003 Ytausl 10. Jahrgang ISSN 1430-7170  Einzelheft 7,- Eurc

T | g

fommunio
janctorum




2 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Editorial

auf dem Weg »queerer« Gemeinde- und Kirchewerdung wurde am 15.-17. November 2002
in Berlin ein uniibersehbarer Meilenstein gesetzt: der erste bundesweite Queerkongress!
Er signalisiert und reflektiert ein erstaunliches Phdnomen, das sich in den letzten [ahr-
zehnten bei schwulen und lesbischen Christ/inn/en in Deutschland vollzogen hat: Nach ei-
ner Phase, in der nur theoretisch-theologisch gearbeitet wurde, sind nun die ersten Queer-
Gottesdienste und schlieflich auch Queer-Gemeinden entstanden. Wir haben es mit einer
neuen Praxisform zu tun.

Daraus ergibt sich ein neuer Reflexionsbedarf. Es muss Rontinuierlich dariiber nachge-
dacht werden, was gerade in diesem Projekt unter diesen Umstdnden die nédchsten Schritte
einer guten Praxis sein kénnen bei der liturgischen Feier, bei der Organisation gegenseiti-
ger Unterstiitzung, bei der Offentlichkeitsarbeit...

Aufgrund dieser neuen Praxisform wird aber auch die »ekklesiologische« Frage unausweich-
lich: Wie sind wir Queers und unsere vielfiltigen religidsen Sozialisationsformen theolo-
gisch-ekklesiologisch zu verstehen? Wie definieren wir uns intern, wie definieren wir uns
in/zu den Grofkirchen und wie definieren wir uns in/zur Schwulen- und zur Lesben-Szene
und in/zu der Gesellschaft?

Das Verhdltnis von Kirche und Queer Community wurde auf dem Kongress deshalb genau
zur richtigen Zeit thematisiert. Die Zuspitzung auf den mdéglicherweise anspruchsvollsten
Kirchenbegriff wirkte sptirbar inspirierend und herausfordernd: Christliche Schwule und
Lesben sind zusammen eine COMMUNIO SANCTORUM, eine Gemeinschaft der Heiligen.
Die Hauptorganisatorin der gut besuchten Veranstaltung, Katrin Rogge, wertet sie deshalb
als Erfolg: »Wir haben erreicht, was wir vorhatten: verschiedene Gruppen zusammenbrin-
gen, sich gegenseitig kennenlernen und kontrovers liber verschiedene Ansdtze von Gemein-
de- und Gemeinschaftsentwicklung diskutierens.

Der Themenschwerpunkt dieses Heftes COMMUNIO SANCTORUM dokumentiert dies: Ka-
trin Rogge skizziert in ihrem einleitenden Beitrag den grofien Bogen des Kongresses in
seiner Entstehung, seinem Verlauf und seinen Kernaussagen. Es folgen die beiden Haupt-
referate: Georg Terhart/Ulrich Thoden versuchen das Phdnomen der Queergemeinden theo-
logisch zu fassen und zu deuten, Barbara Wiindisch nimmt uns mit auf den Weg der »Hei-
ligkeit« und »Kirche« von der Bibel bis zum aktuellen Reflexionstand lesbischer Theologie.
Zwei Workshopberichte folgen: llona Scheidle »sichert« lesbische Spuren in der Geschichte,
Weible/Kunze bearbeiten das Thema, religionssoziologisch gut untermauert, an den Erfah-
rungen der Niirnberger Queergottesdienste.

Eine organische Fortsetzung fand das Thema Kirche/Gemeinde bei den »Gemeindentagen«
in Miinster (11./12.1.2003). Die Predigt von Georg Terhart zur Erdffnung der Gemeinden-
tage setzt die Fremdheits-und Gemeindeerfahrung aus dem 1. Petrusbrief in den heutigen
Queer-Kontext. Queer-Gottesdienste und -gemeinden heift: »Erwdhlung zum Volk Gottes«
- Gott, »der uns aus der Zerstreuung in der Fremde zu seinem Volk zusammengefiihrt hat«.
Einen Bericht tiber die Gemeindentage hat Marek Mackowiak ans »Rosa Brett« gepinnt.
Wir freuen uns besonders dartiber, dass es in diesem Heft erstmalig mehrere Beitrdge von
Lesben gibt und mdchten deshalb darauf hinweisen, dass »Lesbische Theologien« unser
Themenschwerpunkt in Heft 4/2003 sein wird.

Liebe Leute,

- die Redaktion

Redaktionsschluss fiir die nachste Ausgabe der WerkstaTT: 15. Mai 2003




10. Jahrgang ~ Marz 2003

Communio SANCTORUM — KIRCHE UND QUEERCOMMUNITY
Katrin Rogge

Bundesweiter Queerkongress in Berlin 4
Georg Terhart und Ulrich Thoden

Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen 13
Barbara Wiindisch

Heiligkeit und Queer Community 23
llona Scheidle

(Kirchen)Geschichte »belesben« 34
Marcus Weible und Axel B. Kunze

Queergottesdienste 43
Neue Formen der Spiritualitit oder (nur) Wohlfiihlabend der einsamen Herzen?

Ceorg Terhart

»lhr aber seid ein auserwdhltes Geschlecht...« 57

OFFENE WERKSTATT

Martin Hiittinger

Liebessprache - Freundschaftsgesten 61
Mittelalterlich-mystischer Minnetanz um gleichgeschlechtliche und

erotische Liebe und Freundschaft

Brian McNeil

Sexueller Missbrauch, Homosexualitit, Aids 70
— was sagt das alternative Lehramt dazu?

Martin Hittinger
Verhiillte Kommunikation 73
Kirchliche Hin- und Herrichtung gleichgeschlechtlich empfindender Kirchendiener

QUEERVERWEISE
Schwuler Midrasch 80
kurz & gut 82
Vorschau 84
BiicherRegal 85

Holger Tiedemann: Paulus und das Begehren

Stefan Ark Nitsche: Kénig David. Sein Leben — seine Zeit — seine Welt
Burkhard Jellonnek u.a.: Nationalsozialistischer Terror gegen Homosexuelle
Jon Barrett: Hero of Flight 93 — Mark Bingham

Norbert Arntz u.a.: Werkstatt »Reich Gottes«

Olaf Derenthal: AIDS in Afrika und die Rede von Gott

Gregor Maria Hoff: Die prekdre Identitét des Christlichen

Rosa Brett 103  Verein 117 » Impressum 119 * GottesDienste 120 ¢ Adressen 122

2eoxe A L/



& Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Communio Sanctorum —

Kirche und
QueerCQmmunity

Katrin | Rogge

Bundesweiter Queerkongress in Berlin

! Gemeinschaft der Heiligen (Sanctorum Communio)u—. |
Kirche und Queer Community :
=/

ANCTORUM COMMUNIO - Kirche und Queer Community« —

unter diesem zundchst provokanten Titel stand der bundesweite Queer-
kongress, der vom 15.-17. November 2002 in Berlin stattfand. Initiiert wurde
der Kongress von Mitgliedern der AG Queer der Evangelischen Studentin-
nengemeinde (ESG).

Idee und Vorbereitung

Zu Beginn stand der Wunsch, sich — gemeinsam mit anderen Queer-Gruppen
aus dem kirchlichen Bereich — mit dem Gemeinde- und Kirchenverstindnis
aus dem Blickwinkel von Lesben, Schwulen und anderen Queers auseinan-
der zu setzen. So wurden verschiedene Gruppen und Gemeinden im Vorfeld
des Kongresses angeschrieben und angefragt, ob sie Lust hitten, eine dreiti-

o~ A A
2 = &F () %



Katrin Rogge: Bundesweiter Queerkongress in Berlin 5

gige Veranstaltung mit auf die Beine zu stellen. Im Laufe der Zeit fanden sich
mehrere Kooperationspartnerinnen, und eine gemeinsame Vorbereitungs-
gruppe wurde gegriindet. Vorbereitet und durchgefiihrt wurde der Kongress
schlieRlich gemeinsam von der AG Queer, der AG Schwule Theologie e.V./
Werkstatt Schwule Theologie, der Metropolitan Community Church (MCC)
K&ln und Stuttgart sowie dem lesbischen Netzwerk Labrystheia. Teilgenom-
men am Kongress haben dann noch Mitglieder mehrerer weiterer Gruppen,
z.B. der HuK, der Queergemeinde Miinster, der MCC Hamburg u.a. Durch
die Verschiedenheit der teilnehmenden Gruppen war eine rege und leben-
dige Auseinandersetzung gewahrleistet. Etwas (iber 60 Teilnehmerlnnen aus
den unterschiedlichsten Gemeindezusammenhdngen waren angereist.

Gemeinschaft der Heiligen? Die Fragestellung des Kongresses

In den letzten Jahren hat sich bei kirchlich engagierten Lesben, Schwulen
und Queers ein neues Selbstbewusstsein herausgebildet: Nicht mehr die
Rechtfertigung gegeniiber der Institution Kirche steht fiir sie im Vordergrund,
sondern das Nachdenken iiber eigene Glaubens- und Lebensentwiirfe vor
dem Hintergrund biblischer Texte. Daraus ergeben sich neue Fragen und
Herausforderungen. Soll weiter der Versuch unternommen werden, inner-
halb der bestehenden Institutionen Kirchen und Gemeinden von innen her-
aus zu verandern? Oder sind Griindungen eigenstiandiger Queergemeinden
ein geeigneterer Weg, um befreite Spiritualitit zu leben? Welche Form von
Gemeinde, spiritueller oder kirchlicher Gemeinschaft ist fiir Lesben und
Schwule die richtige? Was ist die »Gemeinschaft der Heiligen« und welche
Rolle kommt Lesben und Schwulen in ihr zu? Mit diesen Fragen luden die
veranstaltenden Gruppen nach Berlin ein, um (ber verschiedene Ansitze
von Gemeindebildung inner- und auBerhalb von Kirche zu diskutieren, (iber
das »Heilige« nachzudenken und sich iiber Leben, Glauben und eigene Ge-
meindeerfahrungen auszutauschen.

Queergemeinde(n) und »Gemeinschaft der Heiligen« — Der Kongress

Zwei Hauptanliegen versuchte die Vorbereitungsgruppe auf dem Kongress
mit einem vielfiltigen Programm umzusetzen — dazu gehorten zwei Haupt-
vortrige, mehrere Workshops, ein Konzert und ein gemeinsam gestalteter
Abschlussgottesdienst. Zum einen sollten die Tage den unterschiedlichen
Gruppen einen Raum zur Vernetzung bieten: sich gegenseitig kennen zu
lernen, liber eigene Gemeindeerfahrungen zu erzahlen und sich der Unter-
schiede bewusst zu werden. Zum anderen wollte man theologisch an den
Themen »Gemeinschaft, »Gemeinschaft der Heiligen«, »Heiligkeit« und
»Gemeindeverstindnis« arbeiten. Eine praktisch-theologische Veranstaltung
also, bei der personliche (Selbst-)Erfahrung und theologisch-theoretische
Auseinandersetzung sich die Waage halten.



é Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Nach einem ldngeren Einstieg ins Thema am Freitagabend in Form eines
Erzahlcafés begann die Veranstaltung am Samstag mit zwei Hauptvortrigen
(beide Vortrége sind in tiberarbeiteter Form in dieser Ausgabe abgedruckt).
Die bestehenden Queergemeinden in Deutschland nahm Georg Terhart, Di-
plom-Theologe und Mitglied der Queergemeinde in Miinster, zum konkre-
ten Ausgangspunkt fiir seine Uberlegungen »Queergemeinde als Sanctorum
Communio — wie kann das theologische Proprium einer Gemeinde von und
fur Schwule, Lesben und andere Queers aussehen?« Im Laufe seines Vor-
trages zeichnete er den Weg der schwulen bzw. Queertheologie nach, die
inzwischen tiber den Bereich der Apologie hinaus zu einem neuen Selbst-
bewusstsein gefunden hat, und gab einen Uberblick iiber die Gemeindebil-
dung von Lesben und Schwulen in den letzten Jahren. »Queergemeinden,
in den Anfingen der Queertheologie noch utopische Traumerei, sind langst
geistgewirkte Wirklichkeit geworden«, so Terhart. Eine Reflexion iiber die
spezifischen Charismen und Geistgaben von Queers und ihren Gemeinden
sei nun lberféllig, »damit der Apologie nicht die Aporie folgt«. Eine solche
Reflexion versuchte Georg Terhart dann am Beispiel der Queergemeinde
Miinster, indem er spezifische Besonderheiten dieser Gemeinde beobachte-
te und daraus ihren besonderen kirchlichen Auftrag ableitete.

Barbara Wiindisch, Theologin und Pressereferentin der Ev. Akademie
Oldenburg, referierte im Anschluss daran iiber das Thema »Heiligkeit und
Queer Community«. Nach einer biblisch-theologischen Begriffsklirung
von »Heilig und Heiligkeit« im Alten und Neuen Testament stellte sie die
verschiedenen jiidischen und christlichen Traditionen im Verstindnis von
»Heiligkeit« dar und setzte sich mit kirchengeschichtlichen Entwicklungen
als Hintergrund zum Verstindnis des Begriffes »Gemeinschaft der Heiligen«
auseinander. Am Ende ihres Vortrags nahm sie dann direkt Bezug auf das
Thema des Kongresses »Queercommunity als Gemeinschaft der Heiligen«
und zog ihr eigenes Fazit: »Ich bezweifle den Sinn einer >queer communio
sanctorum« extra ecclesiam, auRerhalb der Kirche. Leshen und Schwule soll-
ten auf die Menschen, die anders leben als sie, auf deren Geschichten und
Beitrage zur Gemeinde nicht verzichten. Andererseits sind es viele Lesben
und Schwule aber leid, aus traditionell kirchlicher Sicht als Objekte der In-
tegration einerseits oder der Verwerfung andererseits gesehen zu werden. Es
ist daher unerlasslich, dass beide Seiten tber eine Ekklesiologie diskutieren.
Denn natiirlich bin ich umgekehrt der Meinung, dass die Kirche nicht auf
den Beitrag der lesbischen Frauen und der schwulen Manner zum Gemein-
deleben und zu den Gottesdiensten verzichten kann.«.

Am Samstagnachmittag standen zahlreiche Workshops zur Auswahl, die
an dieser Stelle nur genannt sein sollen (mehr aus den Workshops findet sich
im Anschluss an diesen Beitrag in diesem Heft)



Katrin Rogge: Bundesweiter Queerkongress in Berlin 7

- »Coming-out als Heilung, gestaltet von Axel Schwaigert, Pfarrer der
MCC Stuttgart

- »Sexualitit als Gotteserfahrunge, angeleitet von Tim Schmidt, Mitglied
der AG Queer (ESG)

- »Kirchen-Lesben-Geschichte — Praxisworkshop Geschichte bele(s)benc,
gestaltet von llona Scheidle, Mitglied im Netzwerk Labrystheia

- »Schreibwerkstatt religiose Biographie«, durchgefiihrt von Dr. Kerstin S6-
derblom und Randi Solberg, beide Mitglieder im Netzwerk Labrystheia
und

- »Queergottesdienste — Neue Formen der Spiritualitdt oder (nur) Wohl-
filhlabend fiir einsame Herzen? Wo bleibt die politische Dimension?«,
geleitet von Axel Bernd Kunze und Marcus Waible, Queergottesdienst-
team Nirnberg

Nach so viel Theorie(n), Diskussionen und innerlichen Auseinanderset-
zungen, konnten sich die Teilnehmerlnnen am Abend bei einem schwung-
vollen Orchesterkonzert mit dem (in Deutschland einzigen) schwullesbi-
schen Orchester concentus alius — homophilharmonisches Kammerorchester
Berlin und einer sich daran anschlieffenden Party erholen.

Zusammen Feiern und das Erleben von Gemeinschaft stand dann am
Sonntagvormittag im Zentrum mit einem gemeinsam gestalteten Abschluss-
gottesdienst. In kleinen Workshops wurden die einzelnen Elemente der
Liturgie — Erdffnung, Gebet, Meditation/Text, Lieder, Mahlfeier — von den
Teilnehmerinnen selbst vorbereitet und bei der Feier des Gottesdienstes
zusammengesetzt. Dieser Gottesdienst war sicherlich ein Hohepunkt des
Wochenendes, eine lebendige, bewegende Feier, die spiiren lieB, dass an
diesem Wochenende wirkliche »heilige Gemeinschaft« entstanden war.

Und wie geht’s nun weiter? Ein persénliches Fazit zum Schluss

Ich finde, wir haben erreicht, was wir vorhatten: verschiedene Gruppen zu-
sammenzubringen, sich gegenseitig kennen zu lernen und kontrovers Gber
verschiedene Ansitze von Gemeinde- und Gemeinschaftsbildung zu disku-
tieren. Sich gegenseitig aufeinander einzulassen war eine spannende Her-
ausforderung und so sind fiir mich persénlich die vielfaltigen Begegnungen
wihrend der drei Tage das wertvollste Ergebnis des Kongresses.

Das abschliefende Feedback am Ende der Veranstaltung offenbarte aber
auch deutlich die Schwichen des Kongresses, die sich wohl aus dem Spagat
ergaben, sowohl ein Forum fiir Austausch und Vernetzung zu schaffen als
auch einen theologischen Anspruch zu erfiillen. Zu Recht wurde bedauert,
dass sich »queer« bei diesem Kongress auf »lesbisch/schwul« beschrénkt hat.
Dabei umfasse der Begriff dariiber hinaus noch viel mehr und kénne gerade
in der theologischen Arbeit noch ganz anders herausfordern als das bisher
geschah.



8 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Trotz aller Kritik kam jedoch iiberwiegend das Votum, den Kongress mit
einer dhnlichen Veranstaltung fortzusetzen. Bei einer Fortsetzung jedoch —
auf welche Art auch immer — sollten wir uns in die ein oder andere Richtung
entscheiden: Entweder wir intensivieren die Versuche, theologisch queer zu
arbeiten oder wir streben die Form eines Vernetzungstreffens fiir die ver-
schiedenen kirchlich engagierten Queergruppen an. Diese beiden Aspekte
konnen natiirlich auch parallel an unterschiedlichen Orten fortgesetzt wer-
den und vielleicht immer mal wieder auf gemeinsamen Veranstaltungen zu-
sammengefiihrt werden. Da mit den inzwischen regelmaRig stattfindenden
Gemeindetreffen ein gutes Forum fiir Vernetzung und Austausch geschaffen
wurde, wére mein Anliegen, bei den nichsten Veranstaltungen in Zukunft
das Gewicht stirker auf die theologische Auseinandersetzung zu legen.

Katrin Rogge ist evangelische Theologin, Bildungsreferentin in der Evangeli-
schen Studentinnengemeinde in der Bundesrepublik Deutschland (ESG) und
langjahriges Mitglied der AG Queer.

Korrespondenzadresse: Ev. Studentinnengemeinde (ESG), Ost-West-Eu-
ropa-Referat, Forum 1 Referat, Berliner Str. 69, D-13189 Berlin, E-Mail:
Forum1Ref@aol.com.



Katrin Rogge: Bundesweiter Queerkongress in Berlin 9
Anhang: Kurzvorstellung der beteiligten und im Text genannten Gruppen:

* AG Queer — Lesbisch-schwule Arbeit innerhalb der ESG

1995 griindete sich das Projekt »PUCA« (»Projekt: Uns Gibt's Auch«) auf
Bundesebene der ESG. Lesben und Schwule, die sich an verschiedenen Or-
ten innerhalb der ESG engagierten, fanden, dass ihre Anliegen und Themen
in der sonstigen Arbeit nicht oder zu wenig vorkamen. AuBerdem wollte man
zusammen in einer Gruppe an theologischen und biblischen Themen arbei-
ten. Auf dem ersten Seminar 1995 stellte man zundchst einmal fest, dass es
grolbe Unterschiede in den Lebensentwiirfen und theologischen Vorstellun-
gen von Lesben und Schwulen gibt und dass es sehr wichtig ist, sich dariiber
gegenseitig zu informieren. Im Laufe der Zeit erweiterte sich der Kreis und
aus der lesbisch-schwulen Arbeit wurde mehr und mehr »Queer«-Arbeit.
1997 gab sich die Gruppe dann auch den neuen Namen AG Queer. Die
AG Queer versteht sich als offene Arbeitsgruppe fir alle Interessierten. » Wir
méchten als AG Queer ein- und nicht ausladen. Wer sich mit uns solidarisiert
und sich mit Diskriminierung, aber auch der Stirkung von homo-, bi- und
transsexuellen Menschen auseinandersetzt, ist in unserer Arbeitsgruppe will-
kommen.«

Schwerpunkte der Arbeit sind die Auseinandersetzung:

¢ mit der Bibel und kirchlichen Traditionen. Suche nach befreienden und
gerechten Impulsen des christlichen Glaubens.

* mit lesbischen und schwulen theologischen Entwiirfen, Gender-Debatte
und Identitatsfragen.

* mit aktuellen kirchenpolitischen Stellungnahmen zum Thema »Homose-
xualitdt und Kirche« und Eintreten fiir die Gleichberechtigung verschie-
dener Lebensformen innerhalb des kirchlichen Raumes.

* AG Schwule Theologie e.V. / WERkSTATT ScHWULE THEOLOGIE

Die Arbeitsgemeinschaft ist entstanden aus einer Gruppe schwuler Theolo-
gen an der Universitit Miinster. Heute ist sie ein 6kumenisches Forum fiir
schwule Manner, die Interesse an Schwuler Theologie haben. Theologische
»Fachleute« und interessierte »Laien« aus dem deutschsprachigen Raum fin-
den sich in der Arbeitsgemeinschaft zusammen, um Themen zu diskutieren,
die sich aus der Uberschneidung von christlicher Theologie und schwulem
Leben ergeben. Grundiberzeugung der Arbeitsgemeinschaft ist, dass die
Frohe Botschaft von der Liebe Gottes auch fiir schwule Méanner gilt, die ihr
Schwulsein tiberzeugt und selbstbewusst leben. Jenseits der Auseinanderset-
zungen um die Akzeptanz gleichgeschlechtlich L(i)ebender in den Kirchen
versteht sie sich daher als Freiraum, in dem schwule Theologie produktiv
gestaltet werden kann.



10 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Orte, um solche Gestaltungsmaglichkeiten zu diskutieren sind:
¢ die Jahrestagung Schwule Theologie

* die von der Arbeitsgemeinschaft herausgegebene Zeitschrift »WerkstarT
ScHwuLE THEOLOGIE«

* Seit dem Jahr 1999 ist die Arbeitsgemeinschaft Schwule Theologie ein
eingetragener Verein.

¥

Labrystheia — Netzwerk lesbischer Theologinnen
in und nach der Ausbildung

Labrystheia (labrys = Doppelaxt; theios, a, on = gottlich) ist ein bundesweites
Netzwerk fiir alle Lesben, die in kirchlicher oder theologischer Ausbildung
sind (z.B. Diakoninnen, Religionspadagoginnen, Vikarinnen, Studentinnen,
Diplomtheologinnen, Katechetinnen, Pfarrerinnen) oder waren oder die
sich fiir lesbisch-feministische Theologie interessieren. Gegriindet wurde das
tberkonfessionelle Netzwerk 1989 in Berlin von einer Gruppe Theologie-
studentinnen. An einzelnen Orten gibt es Regionalgruppen (z.B. Heidelberg,
Hamburg, Berlin, Leipzig u.a.). Zweimal jahrlich finden Gesamttagungen
statt (im Friihjahr und im Herbst).

* Das Netzwerk bietet Unterstiitzung bei Konflikten mit Institutionen, zu
denen es fiir Lesben im Rahmen von Ausbildung und Beruf kommt.

¢ Mitglieder des Netzwerkes erarbeiten Stellungnahmen und wirken z.B.
auf Synoden der Landeskirchen aktiv.

* Das Netzwerk bietet geistige Heimat und viel Raum fiir Erfahrungsaus-
tausch im Kontext leshisch-theologischer Themen.

* MCC - Metropolitan Community Church

Die MCC ist eine selbstandige und unabhingige Kirche. Eine Kirche, die offen
ist fiir alle Menschen und sie nicht diskriminiert, egal welchen Geschlechts,
welcher Nationalitdt und Hautfarbe sie sind, welcher Gesellschaftsschicht
oder welcher sexuellen Orientierung sie angehdren ... So stellte sich Pastor
Troy Perry >Kirche« vor, als er am 6. August 1968 mit der Arbeit der ersten
MCC-Gemeinde in Los Angeles begann. MCC steht fiir »Metropolitan Com-
munity Church«. Heute hat der Weltbund der MCC-Gemeinden, der UFM-
CC, nach eigenen Angaben iiber 40.000 Mitglieder in 18 Landern. Seit Sep-
tember 1988 gibt es die Kirche auch in Deutschland.

Die MCC versteht sich als Basisgemeinde und Freikirche auf dem Boden
der Okumene. Als Freikirche lebt die MCC ausschlieBlich von Spenden und
gottesdienstlichen Sammlungen (Spenden sind steuerlich absetzbar).

In der MCC finden Lesben und Schwule eine Kirche, in der ihre speziel-
len Fragen thematisiert werden, und wo sie ihre eigene Lebensweise in Ein-
klang mit ihrem christlichen Glauben bringen knnen. Die Zusammenarbeit



Katrin Rogge: Bundesweiter Queerkongress in Berlin n

zwischen Frauen und Méannern in der MCC Deutschland steht mittlerweile
auf solidem Boden. Nicht nur, dass im Allgemeinen die Halfte der Gottes-
dienstbesucherlnnen Frauen sind und alle sich um eine inklusive Sprache be-
miihen, auch der Gemeindevorstand besteht in der Mehrheit aus Frauen. Ein
guter Weg, sensibel mit der doppelten Diskriminierung von Lesben — nam-
lich als Frau und als homosexuell liebende Person — umzugehen. Schwul
oder lesbisch zu sein, ist allerdings kein Aufnahmekriterium der MCC. Alle
Menschen sind in der MCC willkommen, eine lebendige christliche Gemein-
de mitzugestalten, ganz unabhéngig von ihrer sexuellen Orientierung.

* Queergemeinden und -gottesdienste

In den letzten Jahren entstanden an unterschiedlichen Orten (z.B. Miinster,
Niirnberg, Miinchen, u.a.) Queergemeinden bzw. -gottesdienstprojekte.
Sie bilden keine eigene Kirche und haben als Einzelgemeinden oder Got-
tesdienstprojekt je unterschiedliche Selbstverstindnisse beziiglich ihrer
Verortung. So verstehen sie sich entweder als Gottesdienstgemeinde lesbi-
scher und schwuler Christinnen, die ein autonomes Gottesdienstleben in
Beziehung zu einer »konventionellen«, protestantischen oder katholischen
Gemeinde gestalten (z.B. Munster) oder als Gottesdienstprojekt Teil der gast-
gebenden Gemeinde sind (z.B. Niirnberg).

2002 haben sich die deutschsprachigen Queergemeinden und -gottes-
dienste zu einem schwullesbischen Konvent zusammengeschlossen (Basel,
Miinchen, Niirnberg, Stuttgart, Frankfurt, Miinster, Berlin). In Stuttgart, Frank-
furt und Miinster sind die Gemeinden katholisch, alle verstehen sich als
okumenisch; die Lesbisch-schwule Basiskirche in Basel lebt eine deutlicher
eigenstindige Form (Basiskirche) an der offenen Elisabethenkirche Basel.
Uberall aber sind die Queergemeinden und -gottesdienste seit 1992 aus dem
Erleben vielfiltiger seelischer Not und der Sehnsucht nach adaquatem Glau-
bensleben entstanden, meist initiiert von Theologen, Priestern und Pastoren.

Inzwischen finden einmal jéhrlich Queergemeindentage statt — ein
Treffen der verschiedenen Queergemeinden und -gottesdienstprojekte des
deutschsprachigen Raums.

* HuK - Okumenische Arbeitsgruppe Homosexuelle und Kirche e.V.

Die HuK ist die dlteste kirchenpolitisch aktive Organisation. Schwule Chris-
ten und lesbische Christinnen, die den Anspruch nicht aufgeben wollen, zur
Kirche dazu zu gehéren, griindeten 1977 die Arbeitsgruppe »Homosexuel-
le und Kirche«. Heute ist die HuK eine bundesweite Organisation, deren
Regionalgruppen in 30 Stédten und Regionen Deutschlands vertreten sind.
Im Frithjahr 1999 waren etwa 680 Frauen und Ménner Mitglieder der HuK.
Ausgehend von der Uberzeugung, dass homosexuelles und heterosexuelles
Empfinden und Verhalten als gleichwertige Auspragung der einen menschli-



12 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

chen Sexualitét verstanden werden konnen, arbeitet die HuK aktiv gegen die
Diskriminierung von Lesben und Schwulen innerhalb der Kirchen und for-
dert die vollstandige Teilhabe von Lesben und Schwulen am kirchlichen und
gesellschaftlichen Leben. Dazu bietet sie Selbsthilfe bei Coming-out und im
Gemeindeleben, Veranstaltungen zu theologischen und kirchlichen Themen,
Offentlichkeitsarbeit und Kirchenpolitik.

Die HuK ist ein eingetragener Verein und setzt sich zusammen aus ein-
zelnen Regionalgruppen und einem bundesweiten Dachverband. Die Regi-
onalgruppen entscheiden eigenstiandig, wie sie ihr Gruppenleben gestalten.
Die — mindestens einmal monatlich stattfindenden — Treffen dienen der Dis-
kussion aktueller Themen, dem Erfahrungsaustausch und der Information,
der Vorbereitung von Veranstaltungen und Aktionen, der Kommunikation
und der Geselligkeit. Die Zusammensetzung der Regionalgruppen ist sehr
verschieden. Einige sind mehr studentisch geprigt, in anderen finden sich
die unterschiedlichsten Berufs- und Altersgruppen. Die Arbeit der HuK auf
Bundesebene wird vom Bundesvorstand koordiniert, er besteht derzeit aus
vier Personen.

Die Gemeinsamkeit der Regionalgruppen wird durch das HuK-Info,
durch bundesweite Mitgliedertreffen und durch die Arbeit des Bundesvor-
stands hergestellt. Das HuK-Info ist ein internes Nachrichtenmagazin, das
viermal jahrlich erscheint, jeweils im Umfang von ca. 60-80 Seiten. Es bietet
einen Uberblick tber die wichtigsten Vorgange und Vorkommnisse zum The-
ma Homosexualitdt in den Kirchen (und dariiber hinaus).

Ausfiihrlichere Informationen iiber die einzelnen Gruppen und Netzwerke
im Internet z.B. unter:

www.huk.org — Homepage der kumenischen Arbeitsgruppe Homosexuelle
und Kirche e.V.

www.labrystheia.de — Homepage des Netzwerkes Labrystheia

www.linet-c.de — Internetzwerk fiir lesbische Christinnen mit guten Hinter-
grundberichten

www.lsgg.de — Lesbisch-schwule Gottesdienstgemeinschaft; verschiedene
Projekte und Queergemeinden stellen sich vor

www.mcc-koeln.de, www.muenchen-mcc.de,  http://home.t-online.de/
home/ufmcc — Homepages einiger der deutschen MCC-Gemeinden

www.queergottesdienst.de — Ubersicht {iber Gottesdienste in verschiedenen
Stidten

www.westh.de — Homepage der WerksTATT Schwuie THEOLOGIEFAG Schwule
Theologie e.V.



Georg Terhart/Ulich Thoden: Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen 13

Georg Terhart upd Ulrich lﬁroden

.
Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen

' Oder: Wie kann das theologische Proprium einer Gemeinde von
und fiir Schwule, Lesben und andere Queers aussehen?

N IMMER MEHR Stidten entstehen Queergemeinden, Gottesdienst-

projekte fiir Schwule, Lesben und andere Queers. In den Gemeinden und
Projekten geht es immer wieder um die Frage nach der Identitét als Christen
und Christinnen auf der einen und als Queers auf der anderen Seite. Lasst
sich das Phanomen der Gemeinschafts- bzw. Gemeindebildung von Queers
ekklesiologisch fassen? Queers als »Communio Sanctorume, als Kirche Jesu
Christi? Die hier vertretene These lautet: Die Zeit der Auseinandersetzung
mit den diskriminierenden Vorgaben »der« Kirche ist vorbei. Queers, die mit-
einander Gemeinde leben, verstehen sich nicht mehr als Gegeniiber »der«
Kirche, von der sie etwas erbitten kénnten oder tber die sie sich echauffie-
ren. Queers diirfen sich als Teil des Volkes Gottes begreifen und stehen damit
nicht auBerhalb oder gegeniiber »der« Kirche. Wodurch zeichnet sich aber
die Kirchlichkeit der Queers aus? Spezifische Charismen einer Queerge-
meinde stehen daher am Ende des Beitrags im Mittelpunkt.

Das Nachfolgende will dazu anregen, iiber Gemeinsamkeiten, aber auch
Differenzen in den verschiedenen Projekten und Gemeinden ins Gesprach
zu kommen. Die Beschreibung des »Phdnomens« Queergemeinde geht von
Erfahrungen in Miinster aus. Daher kann dieser Beitrag nur einen Teilbereich
der »Communio Sanctorum« der Queers abdecken. »Kirchenerfahrungen«
von Queers aus anderen Projekten und Gemeinden kénnten das Bild ergan-
zen.



14 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

1. Von der Apologie zur Aporie? - Gemeindebildung von Schwulen und
Lesben

1.1 Schwule Theologie im Umbruch

Die Anfénge der schwulen Theologie, die spiter zur Queertheologie werden
sollte, lagen im Bereich der Apologie.! Schwul oder lesbisch und dennoch
Christ bzw. Christin zu sein, schien noch nicht ohne weiteres miteinander
vereinbar. Schwule und lesbische Christ/lnnen waren gezwungen, sich
mit den herrschenden Moral- und Dogmatikvorstellungen ihrer jeweiligen
Kirchen kritisch auseinander zu setzen. Diese Apologie war nétig, um das
Feld zu bestellen fiir eine fortdauernde und weitergehende Beheimatung
in der Kirche. Diese »Grundlagenforschung« erschloss den reichen Schatz
schwullesbischer Identitat in ihrer Geschichte. Auf diesem so gewachsenen
Selbstverstandnis und Selbstbewusstsein konnte dann der Same ausgestreut
werden, der spéter in den Queergemeinden aufgehen sollte. So nétig und
unverzichtbar die apologetische Arbeit unserer schwulen und lesbischen
»Kirchenviter und -miitter« zweifellos gewesen ist, so deutlich ist ebenso
die Notwendigkeit, sich tiber die weiterhin einzuschlagenden Wege Re-
chenschaft zu geben. Mitunter kénnte der Eindruck entstehen, schwule und
lesbische Theologie habe ihr Feuerwerk in der Apologie abgebrannt, fiir eine
positive Feier des Glaubens jedoch keine ziindenden Raketen zuriickbehal-
ten. Queergemeinden, in den Anfangen der Queertheologie noch utopische
Traumerei, sind langst geistgewirkte Wirklichkeit geworden. Spitestens jetzt
stellt sich die Frage nach der Interdependenz dieser Gemeinden und der
jeweiligen GroBkirchen. Geht es uns in den Queergemeinden lediglich da-
rum, ein schwullesbisches christliches Biotop, einem Reservat fiir bedrohte
Pflanzen nicht unéhnlich, zu errichten oder wollen wir, der urspriinglichen
Bedeutung des Wortes Biotop (Raum des Lebens) folgen, indem wir dem
lebensspendenden Gottesgeist in uns und der Kirche Wirkraum geben? In
diesem Fall ist kaum davon auszugehen, dass die Wirkung des gottlichen
Pneuma sich auf die Queergemeinde begrenzen lasst. Vielmehr kann jede

Obwohl Schwule Theologie, die sich stets als Befreiungs- bzw. kontextuelle The-
ologie verstand, das Subjekt-Sein betonte, fehlten ihr konkrete Lebens- und Glau-
bensorte der Subjektwerdung schwuler Christen. Sie kreiste um die Fragen, wel-
che Bedingungen erfiillt sein miissten, damit Schwule Theologie moglich wird
und mit welchen Themen Schwule Theologie sich zu beschaftigen habe. Eine ih-
rem eigenen Ansatz nach induktive Theologie folgte einer deduktiven Methode.
Die Rede vom Subjektsein schwuler Christen gehorte noch immer in den Bereich
der Apologie, denn sie diente der Legitimation gegen eine verobjektivierend er-
scheinende Theologie. Vgl. M. Brinkschréder, »Schwule Theologie: Ansitze und
Gottesbilder«, in: Ders. (Hg.), Schwule Theologie. Bestandsaufnahme und Pers-
pektiven, Miinster 1994, S. 79-87.



Georg Terhart/Ulrich Thoden: Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen 15

Queergemeinde eine Chance sein, der Ruach Gottes und den durch sie ge-
schenkten Charismen Fenster zu 6ffnen. Queergemeinden haben demnach
ihre Aufgabe nicht nur nach innen, sondern auch nach aufen, in die Kirche,
also in die Lebenswelt anderer Christen, und in die Queerszene, also in die
Lebenswelt anderer Queers, wahrzunehmen. Eine Reflexion iiber die spe-
zifischen Charismen und Geistgaben von Queers und ihren Gemeinden ist
iiberféllig, damit der Apologie nicht die Aporie folgt.

1.2 Gemeindebildung von Lesben und Schwulen

Zundchst jedoch ein Blick zuriick auf die Geschichte der Queergemein-
den. In den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts nahm deren Geschichte im
deutschsprachigen Raum ihren Anfang. Schwule Christen feierten in Frank-
furt den ersten Gottesdienst von und fiir Menschen aus Queerkontexten.
Danach bildeten sich Gottesdienstgemeinden in Stuttgart, Basel, Nirnberg,
Miinster, Miinchen und an anderen Orten. Vor wenigen Wochen wurde in
Bielefeld der erste Queergottesdienst gefeiert. Stellvertretend fir viele andere
mochte ich hier die Queergemeinde Miinster in den Blick nehmen. Es ist die
Gemeinde, in der ich lebe.

Die Keimzelle der Queergemeinde Miinster liegt in der AG Schwule The-
ologie, die sich Anfang der 90er Jahre bildete. In ihr suchten schwule The-
ologen nach einer theologischen und kirchlichen Heimat auf der Grenze,
zwischen Kirche und Szene. Einer Basisgruppe gleich ging es ihnen um eine
Aktualisierung des Glaubens und der Theologie auf dem Hintergrund ihrer
spezifischen Lebensweise. Die AG Schwule Theologie vollzog bewusst den
Schritt von der apologetischen Auseinandersetzung mit kirchlichen Stellung-
nahmen zur Suche nach einer positiv gefiillten schwulen Existenz als Theo-
logen und Christen.

Die ersten Gottesdienste fanden 1999 statt’. Zuvor wurde aus der AG
Schwule Theologie die AG Queertheologie. Im Vorfeld der ersten Gottes-
dienste befassten sich die schwulen Theologen mit der Frage, ob auch Frau-
en in die Gottesdienstvorbereitung mit einbezogen werden sollten. Da die
Entscheidung positiv ausfiel, stellte sich die Frage nach dem Selbstverstand-
nis der Arbeitsgruppe. Mit der Wahl des Begriffes Queer Theologie wurde
in der AG der Akzent bewusst auf die Offenheit geschlechtlicher Identititen
gelegt. Bald schon signalisierte die Durchflihrung einer ersten Gemeindever-
sammlung, dass die gottesdienstfeiernden Queers sich nicht nur als Einzel-
ne vor Gott stehen sahen, sondern sich miteinander als »Gemeinschaft von
Glaubenden« verbunden fiihlten. Aus den Queergottesdiensten wuchs die
Queergemeinde.

2 Zum Entstehungshintergrund der Queergottesdienste in Miinster s. A. Biinker und

P. van Elst: »Queer-Gottesdienst in Miinster, in: WeSTh 6 (3/1999), S. 149-159.



16 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Christliche, kirchlich gebundene, Queers behaupten sich in Miinster und
an anderen Orten innerhalb einer eigenen gottesdienstfeiernden Gemein-
de. Die Notwendigkeit der Apologie tritt offensichtlich in den Hintergrund.
Doch was wird an ihre Stelle treten? Folgt nun die Aporie?

Vielleicht ist die Zeit gekommen, nach dem innerkirchlichen Coming-
out mit dem so gewonnenen neuen Selbstbewusstsein, einen eigenstindigen
Platz in den Kirchen einzunehmen, aus dem innerkirchlichen »Reservat« Im-
pulse in die Kirche hinein zu geben. Queertheologie wird sich zunehmend
der Frage stellen miissen, welche Funktion Queergemeinden innerhalb der
Kirche wahrnehmen kénnen und diirfen. Um sich dieser Frage anzunahern,
kann ein Blick auf die spezifischen Eigenheiten von Queergemeinden hilf-
reich sein. Unser Charisma als Christen und Christinnen im Queerkontext
und gleichzeitig im kirchlichen Rahmen wird sich nicht trennen lassen von
unserer Lebenswirklichkeit als Queers. Es wird die These zu diskutieren sein,
dass gerade unsere Queerexistenz ein Ausgangspunkt fiir erneuernde Impul-
se in die Kirche hinein werden kann. Hierzu ein Blick auf eine konkrete Ge-
meinde, die Queergemeinde Miinster.

2. Was macht die Gemeinden von Queers so besonders? — Die differentia
specifica einer Queergemeinde, dargestellt am Beispiel der Queerge-
meinde Miinster

Wenn es um den innerkirchlichen »Auftrag« von Queergemeinden geht,
kann die spezifische Differenz zu den herkémmlichen Territorialpfarreien
zum hermeneutischen Schliissel fiir das Verstindnis fiir die unvertretbare, d.
h. von niemandem zu ersetzende, Sendung werden. Ein erstes Merkmal vie-
ler Queergemeinden ist die basisgemeindliche Verfasstheit.

2.1 Basisgemeinde

Innerhalb der katholischen Kirche entwickelte sich der Begriff »Gemeinde«
nach dem 2. Vatikanischen Konzil zu einem zentralen Leitmotiv. Unter-
schiedliche Aufbriiche, etwa die Erneuerung der Liturgie, bezogen sich auf
die gewachsene Bedeutung der Gemeinde. Nachkonziliare Theologie sieht
in der Gemeinde den Ort des heilshaften Handelns Gottes. Als universa-
les Heilssakrament ist sie der Ort innerhalb der Geschichte Gottes mit den
Menschen, an dem die bereits geschehene Auferweckung fiir alle Menschen
neu erfahrbar und sichtbar werden soll. Indem sich Menschen in ihr auf den
durch Jesus er6ffneten Weg begeben, sind sie bereits dem Tod entronnen und
in das Reich des Lebens, in das Reich Gottes, eingefiigt.

Die in nachkonziliarer Zeit entstehenden Basisgemeinden Lateinameri-
kas verstehen den in der Gemeinde dargestellten Heilswillen Gottes beson-
ders als ein Befreiungshandeln aus todbringenden Verhiltnissen. Als Zeichen



Georg Terhart/Ulrich Thoden: Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen 17

der Befreiung von Mensch und Geschichte muss die Gemeinde in ihrer je
konkreten Existenz ein Ort der Befreiung sein. Menschen, die in ihren Le-
bensbereich eintreten, werden von einer Bewegung erfasst, die vom Tod zum
Leben geht. Sie beginnen aufzuatmen, kénnen ihr Haupt erheben, ihre Hoff-
nung wird gendhrt. lhren Ort findet die christliche Gemeinde daher dort,
wo Menschen sich der Macht des Todes und der Todestraditionen bewusst
werden und daraus zu einer gemeinsamen Praxis finden, mit der sie sich in
die Leben schenkende und verheiBende Tradition Jesu einreihen. Die vier
Grundfunktionen christlicher Gemeinde, Martyria, Leiturgia, Diakonia und
Koinonia bringen mit je verschiedenen Akzentuierungen die eine Bewegung
vom Tod zum Leben zur Entfaltung.

Die lateinamerikanischen Basisgemeinden dienten und dienen vielen eu-
ropiischen Christen als kritischer Mafstab fiir die eigene kirchliche Realitit,
denn die hiesige Gemeindepraxis der Pfarreien ist, so etwa Bruno Ernperger,
sweitgehend darauf ausgerichtet, die Menschen fiir die Kirche zu srekru-
tierens, sie zu »verkirchlichen«. Dagegen sind viele Menschen zunehmend
empfindlich und leisten passiven Widerstand. Denn: Es geht nicht um sie,
sondern um die Kirche.«* Fiir die Hoffnung, die europdische Theologen auf
Impulse aus den Basisgemeinden Lateinamerikas setzten, steht auch Karl
Rahner. Er bringt die subjekthafte Entscheidung, einer Basisgemeinde ange-
héren zu wollen, in einen engen Zusammenhang mit ihrer solidarischen Pra-
xis: Indem die Glaubenden sich gegenseitig tragen, unterstiitzen und fordern
sie sich in ihrem Subjektsein. Gleichzeitig starken sie den Willen, mitein-
ander Gemeinde zu sein. Die konkrete Basisgemeinde versteht Karl Rahner
als Subjekt innerhalb der Gesamtkirche: Als eigenstandige Ortskirche regelt
sie ihre Leitung eigenverantwortlich. Mit der GroRkirche steht sie in einem
Dialog, der von gegenseitigem Respekt und Wohlwollen bestimmt ist. Die
Kirche insgesamt wird sich, so Karl Rahner aus seiner zeitlichen Perspektive,
zukiinftig auf Basisgemeinden griinden, die miteinander eine netzwerkartige
Kommunikationsgemeinschaft, eine groBe »Gemeinde der Glaubenden« bil-
den. Wortlich formuliert er: »Alles basiert auf der Grundeinsicht, dass kon-
kretes und lebendiges Christentum heute und vor allem morgen nicht mehr
einfach durch die Macht einer homogenen christlichen Gesellschaft, die es
immer weniger gibt, durch Administration von oben, (...) weitergegeben
werden kann, sondern in Zukunft getragen werden muss durch das Zeug-
nis und das Leben einer echten christlichen Gemeinde, die konkret vorlebt,
was mit Christentum eigentlich gemeint ist. Solche Basisgemeinden werden

3 Vgl. P. M. Zulehner, Art. »Gemeindes, in: P. Eicher, (Hg.), Neues Handbuch
theologischer Grundbegriffe. Erweiterte Neuausgabe in 5 Banden, Bd. 2, Miin-
chen 1991, S. 173 f.

B. Ernperger, Aufbruch braucht Gestaltung — Impulse fiir die Gemeindeentwick-
lung, Insbruck u. a. 1999, S. 59.



18 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

in Zukunft nicht mehr einfach territorial und gesellschaftlich das Ganze der
Bevélkerung abdecken kénnen; wenn sie aber gleichzeitig sehr intensiv und
offen nach auRen sind, werden sie Tréger der eigentlichen missionarischen
Kraft der Kirche fiir die Zukunft sein kénnen.«®

2.2 Spezifischer Queer-Erfahrungshorizont

Im Folgenden geht es um einige zentrale Erfahrungen derer, die sich in den
(Basis-) gemeinden der Queers versammeln.

2.2.1 Diaspora- und Fremdheitserfahrung

Viele Queers kennen eine Art Diasporaerfahrung. Ihr Christsein scheint sich
zundchst nicht mit ihrer queeren Lebensweise zu vereinbaren. In den Pfar-
reien, die in der Regel ausschlieBlich an Familien als einzige legitimierter Le-
bensform orientiert sind, finden sie keine Unterstiitzung, wenn es um Fragen
geht, die ihnen aus ihrer Lebenssituation erwachsen. Queers, die sich kirch-
lich innerhalb der bestehenden Struktur engagieren wollen, haben keine an-
dere Alternative, als ihre spezifischen Lebenserfahrungen dem familiendomi-
nierten Mainstream innerhalb der Pfarreien unterzuordnen. Die spezifischen
Themen ihres Lebens, wie etwa die nach der Gestaltung ihrer Beziehungen,
finden in den Gottesdiensten und im Leben innerhalb der Pfarrei keinen
Raum zur Artikulation. Die Erfahrung, nicht mit dem eigenen Leben vorkom-
men zu kdnnen und zu diirfen, es nicht gemeinsam mit anderen bittend und
dankend vor Gott bringen zu kénnen, entfremdet Queers vom kirchlichen
Leben. Im »eigenen Haus« der christlichen Glaubensgemeinschaft fiihlen sie
sich als Fremde. Queers, die dennoch in der Kirche verharren, beweisen eine
enorme Stdrke, in einer Konfliktsituation auszuhalten und in ihr Verantwor-
tung zu tbernehmen.

2.2.2 Stigmatisierung und Diskriminierung

Innerhalb der Kirchen werden Queers zudem bis heute in der Wahl ihrer Le-
bensweise abgelehnt. Fiir Queers im kirchlichen Dienst innerhalb der katho-
lischen Kirche gilt z. B. das Eingehen einer Lebenspartnerschaft als »schwer-
wiegender LoyalititsverstoR« und bietet Grund fiir eine fristlose Kiindigung,
unabhéngig davon, in welcher Position die betreffende Person beschaftigt
ist, ob als Krankenpfleger oder als Pastoralreferentin. Trotz aller gesellschaft-
lichen Fortschritte ldsst auch die Akzeptanz insgesamt immer noch zu wiin-
schen {ibrig. Besonders auBerhalb der GroRstidte gehort die soziale Stigma-
tisierung auch heute nicht selten noch zur Tagesordnung. Queers sehen sich
gezwungen, einen bewussten Umgang mit dem »Stigmac ihrer queeren Le-

® K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Chance und Aufgabe, Neuausgabe mit

einer Einfihrung von J. B. Metz, Freiburg u. a. 1989, 140.



Georg Terhart/Ulrich Thoden: Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen 19

bensweise zu pflegen, wollen sie nicht ihre berufliche und gesellschaftliche
Existenz gefahrden. Immer wieder stellt sich die Frage: »Was kann ich bei
welcher Gelegenheit wem iiber mein Leben erzdhlen?«

2.2.3 Coming-out

Im Prozess des Coming-out positionieren sich Queers innerhalb der Ge-
sellschaft und der Szene. Sie suchen und finden héufig auch die Solidaritat
anderer. Die bewusste Auseinandersetzung mit moglichen Formen queeren
Lebens fiihrt zur Integration des vermeintlichen Andersseins in die eigene
Personlichkeit. Im Prozess des Coming-out gewinnen viele Queers zudem
ein hohes Reflexionsvermégen Uber lebensgeschichtliche Entwicklungen.
Die positive Aneignung des Stigmas bricht seine niederdriickende und ent-
fremdende Macht.

Uber die individuelle Selbstannahme hinaus stellt sich aber die Frage
nach der Gestaltung des Lebens mit anderen. Mit welchen Menschen, in
welchen Beziehungsformen, kann das je eigene Leben seine (Queer-) Gestalt
gewinnen? Ein Leben in bewusst gewdhlter christlicher Gemeinschaft kann
eine Antwort sein. Das Wort »christlich« akzentuiert dabei besonders die
Sensibilitat flir Menschen mit »queer« liegenden Lebensentwiirfen innerhalb
der »Communio Sanctorums.

3. Charismen der Queers fiir eine Kirche als Gemeinschaft der Heiligen

3.1 Alle Christinnen sind Subjekte der Gemeinde — gegen eine konsumori-
entierte Versorgungshaltung

Viele flihlen sich verantwortlich fiir die ganze Gemeinde und bringen sich
ein. Daher bestimmt die Teilhabe an der Gemeinde das Selbstverstandnis der
Queers. Demgegentiber steht ein vielfach an bloBer Mitgliedschaft orientier-
tes religioses Konsumbewusstsein in den institutionalisierten GrofRkirchen.

Die Teilhabe an der Queergemeinde driickt sich auf verschiedenen Ebe-
nen aus: einmal, indem Einzelne zu den Gottesdiensten kommen und die
Maoglichkeiten der Begegnung, etwa beim regelmiRigen Treffen nach den
Gottesdiensten nutzen. Ferner vollzieht sich Teilhabe an der Gemeinde iiber
die sich immer wieder neu bildenden Beziehungen zu anderen Queers.
SchlieRlich geschieht Teilhabe iber das Involviertsein an den Themen der
Gemeinde. Solche Themen lauten z. B. Manner-Frauen Verhiltnis, Okumene
oder Verhaltnis zu den Amtskirchen. Die Themen bilden sich aus der Refle-
xion des gemeinschaftlichen Miteinanders. In der Queergemeinde Miins-
ter etwa empfanden Frauen und Manner die liturgische Sprache und die
verwendeten Gottesbilder zu einseitig androzentrisch. Es bildete sich eine
Gruppe, die sich Gedanken dariiber machte, wie eine integrativere Sprache



20 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

in die Gottesdienstvorbereitung einfliefen kann. Das Engagement in der
Queergemeinde lebt tiberhaupt vor allem durch Mitarbeit in unterschiedli-
chen, manchmal auch recht tiberschaubaren Gruppen, die sich fiir ein be-
stimmtes Projekt, wie etwa die erwdhnte kritische Sichtung der liturgischen
Sprache oder fiir einen anderen Zweck zusammenfinden. So leben Queers
Gemeinde etwa in einer Wortgottesdienstgruppe, einer Beratungsgruppe und
einer Leitungsgruppe. Dariiber hinaus gibt es punktuelle Treffen, die eher
einen Eventcharakter haben, wie ein Sommerfest oder ein gemeinsames Wo-
chenende.

Ein immer wiederkehrendes Thema der Queergmeinde lautet Okumene.
Die in Miinster getroffene Grundentscheidung fiir die Gottesdienste lautet:
Okumenische Gastfreundschaft mit Anbindung an eine katholische Pfarrei.
Das Zu-Gast-Sein in einer katholischen Pfarrei brachte zahlreiche Ankniip-
fungspunkte fiir einen Austausch. Ebenso ergaben sich Kontakte in die Wir-
kungsfelder der Priester hinein. Dem Selbstverstindnis der Queergemeinde
nach soll es auch Nichtkatholiken méglich sein, ihr anzugehéren. Hinter
dem Konflikt, der sich am 6kumenischen Verstandnis entziindet, steht die
Frage nach der Verhiltnisbestimmung einer moglichen neuen Identitit der
Queergemeinde zu den unterschiedlichen konfessionellen Identititen, die
die Einzelnen mitbringen — also in der Regel katholisch oder evangelisch.
Innerhalb der Queergemeinde findet ein Austausch (iber den Inhalt dessen
statt, worin die Einzelnen ihre katholische oder protestantische Identitdt be-
grindet sehen. Dabei wachst eine groRere Sensibilitét fiir andere konfessio-
nelle Perspektiven. Die Praxisform® Queergemeinde, hier in der Auspragung
des konfessionentibergreifenden Dialogs, sprengt die kategorisierenden So-
zialformen einer katholischen oder evangelischen Institution Kirche.

3.2 Gemeinsam Verletzungen entdecken, zulassen und Heilung suchen

Den Umgang untereinander prigt eine Sensibilitit gegeniiber Verletzungen
anderer und die eigenen. Lebensgeschichtliche Verletzungen innerhalb der
Queerbiografie aufgrund kirchlicher und gesellschaftlicher Diskriminierung
kommen in den Begegnungen untereinander zur Sprache und finden auch
Ausdruck in den Gottesdiensten und liturgischen Feiern, etwa bei den Fiir-
bitten.

¢ H. Steinkamp verwendet den Begriff »Praxisform« zur Kennzeichnung des dia-

konischen Handelns einer (Basis-)Gemeinde. Demgegentiber spricht er von der
»Sozialform« der parochial organisierten GroRkirche. Vgl. H. Steinkamp, »Prozes-
se der Gemeindebildung: Exemplarische Schwierigkeiten in der Bundesrepublik
Deutschlands, in: J. B. Metz, (Hg. u. a.), Lateinamerika und Europa — Dialog der
Theologen, Miinchen/Mainz 1988, S. 107 ff.



Georg Tethart/Ulrich Thoden: Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen 21

Wie iiberall, wo Menschen zusammenleben, kommt es auch im sozialen
Miteinander innerhalb der Queergemeinde zu Verletzungen. »Gemeinschaft
der Heiligen« bedeutet eben nicht »heile« Gemeinschaft. Aber sie ermog-
licht Heil(-ung) durch Integration der bislang getrennten Bereiche sexuelle
Identitit und religids-spirituellen Sehnsucht. Sensibilitdt fiir Minderheitenpo-
sitionen pragt aufgrund der selbst erfahrenen Ausgrenzung das soziale Mit-
einander. Verschiedenheiten bedrohen nicht einzelne Identitdten, sondern
bereichern alle.

3.3 Grenzen wahrnehmen, aus Kategorien ausbrechen und gemeinsam im
Blick auf den Einenden Trennendes tiberwinden

Innerhalb der Gemeinde (hier habe ich die Queergemeinde Miinster vor
Augen) geht es immer wieder um die Grenzen zwischen sexuellen Identi-
titen wie Mann, Frau, Lesbe, Schwuler, aber auch zwischen den Identititen
Katholik/Katholikin und Protestant/Protestantin. Die Gemeinde bildet sich
immer wieder neu in zahlreichen Versuchen, die bestehenden Kategorien zu
relativieren und die Grenzen durchlissiger zu machen. Viele innerhalb der
Gemeinde beteiligen sich intensiv daran, vorgegebene Identitatskonzepte zu
hinterfragen. Der Prozess der Gemeindewerdung geht deshalb einher mit
einem Zurlicktreten vorgegebener Identititskonzepte. Die einzelnen Men-
schen erhalten dadurch einen groReren Raum der Wertschétzung und Ach-
tung ihrer je eigenen Perspektive. Indem sie miteinander der VerheiBung auf
eine neue, eine kategorieniibergreifende Identitat folgen, schaffen sie sich
und anderen Heimat als Queers und als Christen.

Die Verschiedenheiten geben immer wieder Anlass, miteinander das
Gesprach zu suchen und nach dem zu fragen, was den Einzelnen Leben
und Glauben bedeutet. In dem Male, wie sich Einzelne mit ihren Fragen
anderen mitteilen, partizipieren sie an der Gemeinde. Dort, wo gemeinsame
Fragen sichtbar werden, bilden sich zu bestimmten Themen, wie etwa der
liturgischen Sprache, Gruppen, in denen die Verschiedenheiten, wie etwa
Sozialisationen in unterschiedlichen konfessionellen Traditionen oder Erfah-
rungen als Lesbe bzw. Schwuler in Kirchen und Gesellschaft zur Sprache
kommen. Der bewusste Umgang relativiert den trennenden Charakter der
Verschiedenheiten. An die Stelle der Abgrenzung tritt der Wille, eine Kom-
munikationsgemeinschaft zu sein, die die Unterschiede nicht verschweigt;
im Gegenteil erdffnet er erst den Raum fiir deren Artikulation.

Im Sinne Karl Rahners darf die Queergemeinde als offene Kirche verstan-
den werden. Die Grenzen einer offenen Kirche lassen sich nicht eindeutig
ziehen. Objektiv kann nicht gesagt werden, wer zu ihr gehort und wer nicht.
Zu ihr gehéren alle, die sich in gemeinsamer Praxis mit ihrem Leben, so wie



22 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

es ist, mit den Entscheidungen fiir ihre Lebensweise und mit ihren Fragen
und Suchbewegungen, einbringen. Der katholische Theologe Hermann Ha-
ring formuliert: »Wer aber Kirche ist und welche Mafstabe ihr gesetzt sind,
kann (...) nicht mehr bestimmt werden. Denn letztlich bleiben wir auf die
Auskunft derjenigen Gemeinschaften angewiesen, die sich selber Kirche ge-
nannt haben und nennen. Diese Selbstexplikation ist, sobald sie begonnen
hat, ein konstitutives und irreduzibles Moment der Kirchenwirklichkeit. «’

Die Queergemeinde Miinster versteht sich als offene Kirche oder, wie es
auf einem Flyer heift, als »Kirche von und fiir Lesben, Schwule und andere
Queers«. In ihrem Handeln als Gemeinde geht es dabei immer wieder dar-
um, Ausschluss- und Ausgrenzungsmechanismen zu tiberwinden.

Der Beitrag ist die iiberarbeitete Fassung des Eroffnungsvortrags auf dem Queerkon-
gress der Evangelischen Studierendengemeinde vom 15. bis 17. November 2002 in
Berlin, gehalten von Georg Terhart.

Georg Terhart, Dipl. Theol., Lehramtsstudent Germanistik, Queergemeinde Miinster.
Korrespondenz: Ronnebergweg 47, 48151 Miinster, georgterhart@web.de.

Ulrich Thoden, Dipl. Theol., Promovend (Exegese AT) und Lehramtsstudent Anglistik,
Queergemeinde Munster.
Korrespondenz: Ronnebergweg 47, 48151 Miinster, thoden@uni-muenster.de.

7 H. Héring, Art. »Kirche/Ekklesiologie«, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch
theologischer Grundbegriffe. Erweiterte Neuausgabe in 5 Binden, Bd. 3, Miin-
chen 1991, S. 119 ff.



Barbara Wiindisch: Heiligkeit und Queer Community 23

Barbara f\/\’/ﬁnaﬂisc/)

Heiligkeit und Queer Community

Vortrag fiir den Berliner Queer-Kongress »Communio Sanctorums«

ST ES NICHT anmaRend, wenn sich Schwule, Lesben, Bi- und Trans-
sexuelle, queer people als »Communio Sanctorum — Gemeinschaft der
Heiligen« bezeichnen? Ekklesiologische Uberlegungen sind hier impliziert,

auf die ich am Schluss meines Beitrages noch einmal zuriickkommen wer-
de.

Zunichst werde ich eine biblisch-theologische Begriffsklarung von »hei-
lig und Heiligkeit« vornehmen, wie die Begriffe im Alten und im Neuen
Testament verwendet werden und wie das jiidische und das christliche Ver-
standnis von »Heiligkeit« aussieht. Sodann mdchte ich einen kleinen Ausflug
in die Kirchengeschichte zur Heiligenverehrung und zum Hintergrund des
Begriffes »Gemeinschaft der Heiligen« machen. Ich werde die Theologen
Rudolf Otto und Karl Barth streifen, um dann am Ende den Kirchen- und
Sakramentsbegriff der lesbischen britischen Theologin Elizabeth Stuart vor-
zustellen.

1. Biblisch-theologische Begriffsklirung von »heilig und Heiligkeit« in AT
und NT

Etymologisch liegt dem deutschen Wort »heilig« die Bedeutung von »eigen«
und »Eigentum« zugrunde. Das, was der Gottheit als Eigentum gehort, ist ihr
geweiht und damit »heilig«. Hierauf beruht die Gleichsetzung mit lat. »sanc-
tus«. »Sancire« heillt »begrenzen, umschlieBen, heiligen« und bezeichnet
das aus religiosen Griinden vollzogene Absondern. »Profanus«, »vor dem
geheiligten Bezirk (lat. fanum) liegend« und daher »nicht geheiligt« ist der
Kontrastbegriff zu »sanctus«.

Die Theologische Realenzyklopédie definiert Heiligkeit folgenderma-
Ben: »Aus den sprachlichen Zeugnissen ergibt sich, dass unter Heiligkeit der



24 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

schlechthinnige Gegensatz zur Profanitit verstanden wird. Damit ist nicht
ein gradueller, sondern vielmehr ein prinzipieller Unterschied bezeichnet.
Heiligkeit ist aufgrund ihrer Beziehung zur iibersinnlichen Welt das totaliter
aliter, das sich jedoch in allen irdischen Erscheinungen manifestieren kann,
die damit als Durchbruchstellen des Uberweltlichen erfahren werden.«

Auf hebrdisch heil’t heilig »kadosch«. Die Wurzel »kadasch« hat anschei-
nend schon immer den Zustand oder die Eigenschaft der Heiligkeit zum Aus-
druck gebracht. Die Wortverwandtschaft von »heilig« und »heil« im Deut-
schen hat keine Entsprechung in den semitischen Sprachen. »Jmd. heilen«
heilt hebr. rafah, das »Heilsein« ist »schalem«. Bekannt ist der »Schalom«
als Zustand vollkommenen Friedens.

Die Wurzel »kadasch«® kommt seltener in der Aktivform »heilig sein« als
vielmehr im faktitiven pi‘el vor: »jmd. bzw. etwas durch eine rituelle Hand-
lung heiligen«. Das kann z.B. ein Platz, ein Tor, ein Altar oder heilige Ge-
genstinde sein. Auch eine Versammlung kann sich heiligen: Das Volk Israel
bekommt vor der Gesetzesiibergabe am Sinai in Ex 19 den Auftrag, sich zu
heiligen. Passiv »geheiligt werden«, also vom Zustand des Nichtgeheiligt-
Seins in einen geheiligten Zustand versetzt werden, gibt es bei einem Fas-
ten, dem Jobeljahr oder auch den Kriegern vor dem Kampf. Die Bedeutung
im nif‘al, »sich als heilig erweisen, gilt ausschlieflich fir Gott. Der Refle-
xivstamm hitpa’el »sich heiligen, sich reinigen« bringt die Kategorien »rein
— unrein« ins Spiel. In 2 Sam 11,4, wo David mit Batseba Ehebruch begeht,
heift es von der Frau: »Sie hatte sich aber gereinigt von ihrer Unreinheite,
also nach der Menstruation.

Der Kausativstamm hif’il meint »etwas weiheng, also Gott zur Verfligung
stellen oder »als heilig anerkennen«, zum Beispiel den Sabbat, Gott selbst
oder seine Heiligtimer.

Als Substantive gibt es »koddsch — Heiliges, Heiligkeit« und »migdasch
— das Heiligtum, der Tempel«. Mit dem Adjektiv »kadosch« werden der hei-
lige Name, Berg, heilige Kleider, Orte, »deine heilige Wohnung« und der
Geist Gottes apostrophiert.

AuBerdem heilst »kadésch« laut Worterbuch Gesenius »mannliche
Hure«. Gemeint sind die Hierodulen, also geweihte Personen an kanaani-
ischen Heiligtimern (so in Din 23,18 oder 1 Ko 14,24), die auch in lsrael
Bestand hatten, bis Josia sie durch eine religitse Reform ausrotten lieR. In der
weiblichen Form tauchen sie in Gen 38,21, Dtn 23,18 oder Hos 4,14 auf.

' Art. »Heiligkeit, in: Theologische Realenzyklopadie (TRE), Band XIV, Berlin/New
York 1985, S. 695.

Vgl. Art. skadasche, in: Gesenius, Wilhelm, Hebriisches und Aramiisches Hand-
worterbuch (iber das Alte Testament. Unverinderter Neudruck der 1915 erschie-
nenen 17. Auflage, Berlin/Géttingen/Heidelberg 1962.



Barbara Wiindisch: Heiligkeit und Queer Community 25

Andere heilige Personen sind die Priester und die Nasirder, die Geweih-
ten aus dem 4. Buch Mose, die wihrend der Zeit ihrer heiligen Weihe als
heilig gelten. Wenn sie sich verunreinigen, miissen sie erneut in einem Ritus
geheiligt werden.

Etwas Heiliges im Gegensatz zum Profanen (hebr. chol) ist unnahbar.
Das Heiligtum in der Wiiste, das Versammlungszelt und der innerste Bezirk
im Tempel sind »kodesch kodaschim«, das Allerheiligste. Dazu zéhlen auch
alle Gegenstinde des Heiligtums, die Bundeslade, die Schaubrote und die
Priesteranteile der Opfer. Wer mit ihnen in Beriihrung kommt, wird, ob er es
will oder nicht, auch heilig. Hintergrund ist die priesterliche Theologie. So
viel zur Wortkunde.

Heilig ist im Ersten Testament zuallererst Gott, wobei die vorexilischen
Propheten Gott nur sehr selten als »den Heiligen« bezeichnen. Eine beson-
ders wichtige Stellung nimmt der Heiligkeitsbegriff bei Jesaja ein. Bei seiner
Berufung hat er eine Vision, in der »Heilig, heilig, heilig ist der Gott Zeba-
oth« von den Engeln gesungen wird, ein Stiick, das bis heute in den Synago-
gen gebetet wird (drei Mal auf die FuBspitze stellen) und sich als Hymnus in
unserer Abendmabhls-Liturgie findet. Der Begriff »Heiliger Israels« geht ver-
mutlich auf Jesaja selbst zuriick. Damit verbindet er den Gerichtsgedanken.
Gott hat sich als heilig erwiesen durch sein Handeln am Menschen in der
Geschichte, und er erweist sich als heilig durch die Bestrafung des Frevlers.
Wer sich an Israel vergreift, vergreift sich gleichzeitig an der Heiligkeit Got-
tes.

Die Heiligkeit Gottes kann auch dem Volk zugesprochen werden. Im
priesterlichen Heiligkeitsgesetz (Lev 17-26) begegnet sie sogar als Forderung
an das Volk. Die Grundlage dafiir liegt in der Erwdhlung zum Eigentumsvolk
Gottes. Gott selbst will seine Gemeinde Israel kultisch wie ethisch als heilige
Gemeinde gestalten, da er selbst heilig ist und heiligend wirkt.

Zusammenfassend lisst sich iiber Heiligkeit im AT sagen: Gott ist heilig,
darum sollen es die Menschen auch sein.

Im Neuen Testament sind Heiligkeit und Heiligung eng miteinander ver-
wandt. Heiligkeit hat eine Nihe zu Frommigkeit, Keuschheit, Lauterkeit und
Reinheit, Gerechtigkeit und Vollkommenbheit.

Die Verbindung mit der Christologie stellt explizit Lk 1,35 her, wo es in
der Ankiindigung der Geburt Jesu an Maria heift: »Der Heilige Geist wird
tiber dich kommen, und Kraft des Hochsten wird dich iiberschatten; darum
wird auch das Heilige, das geboren werden wird, Sohn Gottes genannt wer-
den.« Damit kann die Forderung von Jes 8,13, namlich JHWH als heilig an-
zuerkennen, auf den Kyrios Christos tibertragen werden. Mit Jesus kommt die
Heiligkeit Gottes mitten in die Profanitét des Lebens und der ganzen Welt.



26 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Die Glaubenden werden durch ihn reingewaschen, geheiligt und sind durch
ihn gerecht geworden. Bei Paulus ist die theologische Einsicht von gréRter
Bedeutung, dass die Rechtfertigung der Gottlosen gleichzeitig ihre Heiligung
ist. Man kann dialektisch sagen: »Simul sanctus et profanus«, »gleichsam
heilig und profan«, was das ganze Paradox weltlicher Heiligkeit umfasst und
bei Luther als »simul iustus et peccator« (gerechtfertigt und siindig) gefasst
ist. Der Gottesdienst findet im Alltag und in der Leiblichkeit statt.

In Briefanreden ist die Anrede »Heilige« haufig, von Paulus wird er fiir die
Urgemeinde in Jerusalem verwendet, aber nicht nur dort. Mit dem »heiligen
Kuss« bezeugen die Christen untereinander ihre Verbundenheit — wire das
nicht etwas, an das sich ankniipfen l4sst?

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass Heiligkeit im NT als eine gegen-
wartige Gabe geoffenbart ist, die individuell und kollektiv das Priestertum
aller Glaubenden als des »Volkes Gottes« begriindet — ein Terminus, den ja
auch Luther spater aufgriff.

Die Kirche aus Juden und Heiden sah sich als legitime und vollgiiltige
Nachfolgerin Israels an.

2. Jiidische und christliche Tradition von »Heiligkeit«

Es lassen sich zwei unterschiedliche Begriffe von Heiligkeit festhalten:

1. Das Heilige gehort zum Wesen Gottes. Ich nenne das den statischen
Heiligkeitsbegriff: »Du, Gott, bist heilig.«. Oder Hos 11,9: »Denn Gott bin
ich und kein Mensch, ein Heiliger in deiner Mitte.« Diese Art der Heiligkeit,
die indikativisch, quasi unabinderlich ist, trennt die Gottheit deutlich von
den Menschen.

2. Im Heiligkeitsgesetz begegnet uns die Aussage: »/hr sollt heilig sein,
denn ich, JHWH (Adonai), euer Gott, bin heilig.« Aus dem Status der Heilig-
keit Gottes folgt ein Imperativ an die Menschen: Ihr sollt heilig sein, heiligt
euch! Die Menschen sollen sich ethisch, sittlich und gerecht verhalten, um
heilig zu werden. Gott kann sich ebenfalls auf dynamische Weise als der
Heilige erweisen, man erkennt es an seinem gerechten Handeln an Witwen,
Waisen und indem er die Verhiltnisse wieder umkehrt, wie wir bei Jesaja
gesehen haben. Dieses aktive Sich-Heiligen, sich als heilig erweisen nenne
ich den dynamischen Heiligkeitsbegriff. Heiligkeit riickt hier in starke Nihe
zu »zedaka — Gerechtigkeitc.

Die Dialektik von statischem und dynamischem Heiligkeitsbegriff zieht
sich durch das jiidische Denken hindurch.

Am Sabbatausgang wird in der Havdala-Zeremonie (havdala = Unter-
scheidung) zwischen heiliger und profaner Zeit geschieden mit dem Segens-
spruch »Gesegnet seist du, Ewiger, der scheidet zwischen heilig und ge-



Barbara Wiindisch: Heiligkeit und Queer Community 27

mein.« Das Einhalten einer Trennlinie ist elementar fiir das jlidische Denken.
So auch bei den Koscher-Kategorien rein und unrein.

Die Rabbinen wollten die Heiligkeit der Schrift durch einen »Zaun« von
Vorschriften schiitzen. So entstanden Mischna und Talmud. Das Einhalten
der insgesamt 613 Gebote garantiert die Heiligkeit Israels. Bertha Pappen-
heim, eine jiidische Frauenrechtlerin Anfang des 20. Jahrhunderts, hatte wie
eine Uberschrift tiber ihre Sozialarbeit den Satz gestellt : »Du heiligst mich
durch dein »Du sollst¢«.?

Wie weit diese Verpflichtung zur Heiligkeit durch Taten geht, wird in
einer Geschichte aus einem Roman von Imre Kertész, dem aktuellen Litera-
turnobelpreistrager, deutlich. In seinem groBen Monolog eines Auschwitz-
Uberlebenden in dem Roman »Kaddisch fiir ein nicht geborenes Kind,
1992 auf deutsch erschienen, erzahlt er von einem Heiligen.*

Auch die christliche Theologie kennt beide Heiligkeitsbegriffe. Die friih-
christliche Theologie hat, wie unser Blick in das Neue Testament gezeigt hat,
den statischen Begriff von Heiligkeit iibernommen, indem die Heiligkeit
Gottes des Vaters auf den Sohn vollkommen Gberging. Die Spannung der
Trinitit entsteht dadurch, dass drei Elemente, Vater, Sohn und Heiliger Geist,
heilig sind. Wir haben hier also eigentlich eine statische Heiligkeit, aber ein
dynamisches Gottesbild. Der Heilige Geist geht durch die Taufe auf die Men-
schen tiber und befahigt sie zur Nachfolge. Heiligkeit als Gabe ist zugleich
Aufgabe, und verwirklicht sich in der Nachahmung der Liebe Jesu zu Gott
und den Menschen. Manche waren, nach Ansicht der katholischen Kirche,
heiliger als andere...

3. Kirchengeschichte: Heiligenverehrung und Hintergrund des Begriffes
»Gemeinschaft der Heiligen«

Urspriinglich sind im NT die »Heiligen und Erwahlten« alle Glieder der Ge-
meinde. Die Kirche in ihrer Gesamtheit ist die »communio sanctorume.

Im 3. Artikel des Apostolischen Glaubensbekenntnisses findet sich der
Ausdruck »communio sanctorume. »lch glaube an den Heiligen Geist, die
heilige christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen, Vergebung der Siin-

3 Pappenheim, Bertha, Gebet »Anruf« vom 14.11.1935, in: dies., Gebete. Ausge-
wihlt und herausgegeben vom Jiidischen Frauenbund, Berlin 1936, ohne Seiten-
zahl.

4 Aus urheberrechtlichen Griinden ist ein Abdruck nicht méglich. Die Geschichte
ist nachzulesen in: Kertész, Imre, Kaddisch fiir ein nicht geborenes Kind, Ham-
burg, 2. Auflage Oktober 2002, S. 56-58.



28 Communio Sanctorum: Kirche und OueerCommunity

den, Auferstehung der Toten und das ewige Lebenc, heift es dort. Dieses
Credo ist im Westen als iltestes Bekenntnis im Gebrauch, es stammt aus dem
5. Jh. und ist die Forthildung eines rémischen Taufbekenntnisses.

Dem Begriff »Gemeinschaft der Heiligen« liegt theologisch die Gemein-
schaft an den heiligen Giitern der Kirche, an den Gnadenmitteln, lat. den
Sakramenten, zugrunde. Die Taufe bedeutet die Zugehéorigkeit zum Leib
Christi, zur Kirche.

Fir unseren Zusammenhang erwahnenswert sind die Donatisten aus
Nordafrika, die mit Bischof Donatus von Karthago im 4. Jh. n.Chr. aufkamen.
Sie machten im Gegensatz zur GroRkirche die Giiltigkeit der Sakramente
von der personlichen Heiligkeit des Spenders abhingig. Sie galten spater als
Ketzer, wurden verurteilt und konnten sich nicht halten.

Neben der »Gemeinschaft der Heiligen« gibt es nach den katholischen
Lehre die Heiligen im strengen Sinne. Das sind besonders begnadete, ver-
dienstvolle Menschen, die den Schatz der Kirche, den »thesaurus ecclesiae,
zusatzlich zu der Gnadentat Christi, bereichern und auffiillen.

Ein Heiliger/eine Heilige ist dadurch definiert, dass er oder sie eher durch
ein religis vorbildliches Leben wirkt, nicht aber durch die Stiftung einer
neuen Lehre oder Religion. Heilige gibt es in allen Religionen der Welt, in
Judentum und Islam, Hinduismus, Buddhismus und Konfuzianismus. Sie
vollbringen Wunder und sind die Mittler zwischen Mensch und Gott. Der
Heilige erreicht schon zu Lebzeiten religiése Vollkommenheit.5

In der jungen christlichen Kirche galten neben den Aposteln die Martyrer
als herausragende Vorbilder im Glauben. Jede Gemeinde konnte sich jeweils
ihren Zeugen oder Mirtyrer als Patron wihlen. Das Verehren und Anrufen
der Heiligen und Martyrer war aber erst méglich, nachdem sicher gestellt
war, dass das universale Heilswerk Christi durch ihre Mittlerschaft nicht be-
eintrachtigt wiirde.

Die Marienverehrung erhielt nach dem Konzil von Ephesus (431), das
das Geheimnis der Inkarnation behandelte und den Titel Gottesgebdrerin,
theotokos, fiir Maria prégte, starken Auftrieb. Im Ostchristentum manifestiert
sich die Christus-, Marien- und Heiligenverehrung durch einen ausgepragten
Bilderkult, den es so im Westen nicht gibt. Die christliche Orthodoxie kennt
das ehrfiirchtige Anbeten der lkonen, eine Erstarrung gegeniiber dem Gott-
lichen.

Bei den Heiligen allgemein sind zwei Grundtypen erkennbar: diejenigen,
die die Welt mitgestalten wollen, sind wiederum unter dem Aspekt dyna-
misch zu sehen, und diejenigen, die aus der Welt fliichten und ihr Leben
asketisch Gott widmen, suchen eher den statischen Zustand der Heiligkeit.

> Vgl Art. »Heilige/Heiligenverehrunge, in: TRE Bd. XIV, Berlin/New York 1985,
S. 641ff.



Barbara Wiindisch: Heiligkeit und Queer Community 29

Hagiographien, Heiligenviten, schrieben das Leben der Heiligen nach.
An Sankt Martin erinnert man sich am 11.11. — nach dem Bischof von Tours,
der seinen Mantel mit einem Bettler teilte. Dann gibt es den Barbaratag am
4. Dezember, an dem man Kirschzweige ins Haus holt, die bis Weihnachten
aufgehen. Der im Volksmund bekannte Spruch »Heiliger Sankt Florian, ver-
schon mein Haus, ziind andere an« fleht den Mértyrer in der letzten groBen
Verfolgung unter Kaiser Diokletian an, der namlich einen Wassertod gestor-
ben war und zum Schutzheiligen gegen Feuersgefahr und Wassernéte wurde
— aber auch zum Patron der Bierbrauer, Fassbhinder und Schornsteinfeger.

Der mittelalterliche Katholizismus kannte die quantitative Regel: Die
Fiirsprache eines Heiligen kann viel bewirken, die Fiirsprache vieler Hei-
liger noch viel mehr. So kannte etwa das vorreformatorische Altbayern
und Franken die 14 Nothelfer. Ebenso trieb das Ablasswesen Bliiten. Der
volkstiimliche Glauben war der Auffassung, man kénne sich mittels des Kir-
chenschatzes im Himmel die Seele formlich »freikaufen«. All das geriet im
16. Jahrhundert in die Kritik des Reformators Luthers. Wegen des religiésen
Subjektivismus’ und quantitativen Denkens wollte Luther keinen einzigen
Heiligen bestehen lassen und propagierte stattdessen gut biblisch wieder das
»Priestertum aller Glaubigen«.

Im katholischen »Regionalkalender fir das deutsche Sprachgebiet« fin-
den sich heute immerhin noch 72 Heiligengedichtnisse. Aber auch fiir die
evangelischen Kirchen gibt es einen evangelischen »Namenskalender«.®

4. Heiligkeit in der modernen Religionswissenschaft und systematischen
Theologie

Wer sich heute umhért, vernimmt eine neue Sehnsucht nach dem Heiligen,
nach heiligen Raumen. Fir deren Wiederentdeckung macht sich zum Bei-
spiel die Kirchen- oder Kirchraumpadagogik stark. »Konjunktur fiir Sakrales«
titelte die hannoversche Evangelische Zeitung am 10. November 2002 und
berichtete vom 24. Evangelischen Kirchbautag in Leipzig, dessen Eréffnungs-
gottesdienst in der gldsernen Eingangshalle der Neuen Messe gefeiert wurde.
»Das Sakrale miisse sich immer nach einem liturgischen Konzept ausrichten.
Dieses riumliche Konzept der Mitte vermittelt Gewissheit, Schutz und Fiir-
sorge«,” hie es da. Fulbert Steffensky wurde zitiert: »Kirchen sind Kraft-Orte,
indem sie Menschen heiligen mit ihrer Klage und ihrem Jubel.«® Die sdkulare
Gegenwart brauche die Andersartigkeit der Kirchen, betonte er in seinem
Beitrag »Der heilige Raum, der die Sehnsucht birgt«.

& Npliala @, 8657

Evangelische Zeitung, Christliche Wochenzeitung fiir Niedersachsen, 56. Jahr-
gang 2002, Nr. 45, S. 15.

8- Fbd.



30 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

In der modernen Religionswissenschaft ist mehrfach versucht worden,
Heiligkeit nicht allein als Qualifikation des Religiésen zu erfassen, sondern
dariiber hinaus als das zentrale Element der Religion schlechthin, als Katego-
rie anstelle des Gottlichen zu belegen. Die Begriffserweiterung geht zurtick
auf Schleiermacher, der in seinen »Reden {ber die Religion« auf die Unmdg-
lichkeit hinwies, Religion aus nichtreligiosen Phanomenen ableiten zu wol-
len. Nathan Séderblom (1866-1931, ev. Theologe und Religionshistoriker,
seit 1914 Erzbischof von Uppsala, Schweden; Mitbegriinder der 6kumeni-
schen Bewegung; Friedensnobelpreis 1930) wollte mittels des Heiligkeitsbe-
griffs die Eigenstandigkeit von Religion erweisen. 1913 schrieb er in seinem
Artikel »Holiness«: »Holiness is the great word in religion; it is even more
essential than the notion of God.«*

Rudolf Otto war es dann, der durch sein 1917 erschienenes Buch »Das
Heilige« — jahrzehntelang das verbreitetste theologische und religionswis-
senschaftliche Werk seiner Zeit — die wissenschaftliche Diskussion Gber
den Begriff der Heiligkeit anregte. Darin geht es ihm um eine psychische
Resonanz des Heiligen im menschlichen Erleben. Der Reflex des Heiligen
im Kreaturgefiihl des Menschen sei ambivalent: »fascinosum« sei das anzie-
hende Moment, aus dem Ergriffenheit und Uberschwinglichkeit resultieren,
»tremendume« meint das Moment des Schauervollen, der absoluten Unnah-
barkeit, die sich in Furcht, Scheu, ja sogar panischem Schrecken duBert. Otto
definiert das Numinose, das Gottliche, als das Heilige minus seines sittlichen
Momentes. Er kennt also nur die statische Heiligkeit, nicht die dynamische.
Otto war der Meinung, aus seiner religiosen Erlebnistheorie das Ethische aus-
klammern zu miissen.'?

Es muss nicht die Furcht, sondern kann auch die Ehrfurcht vor dem gétt-
lichen Willen sein, die ethisch normativ ist. So fiihrt es Karl Barth in seiner
Kirchlichen Dogmatik, Band 1V, aus. Gott ist das versdhnende, heiligende
Subjekt. Heiligung ist ein Sein und Tun Gottes, sie ist »die Erhebung des
Menschen in der Auferstehung Christi und die Erschaffung einer neuen Exis-
tenzform als Gottes getreuer Bundesgenosse. »Ich will euer Gott sein:: das
ist des Menschen Rechtfertigung. >lhr sollt mein Volk sein«: das ist seine Hei-
ligung.«'" Barth argumentiert streng biblisch: Der Gott Israels erweist sich
gnadig durch Gerechtigkeit, und der Mensch soll das nachahmen.

9 Art. »Heiligkeite, in: TRE Bd. XIV, Berlin/New York 1985, S. 696.
' Vgl. Otto, Rudolf, Das Heilige. Breslau 1917/Miinchen 1987.

"' Barth, Karl, Kirchliche Dogmatik Bd.4, Die Lehre von der Versohnung, Teil 2,
Zollikon 1955, S. 565.



Barbara Wiindisch: Heiligkeit und Queer Community K|

5. Der Kirchen- und Sakramentsbegriff von Elizabeth Stuart

Ich beziehe mich auf zwei Aufsitze von Elizabeth Stuart, die in der »WEerk-
STATT ScHwULE THEOLOGIE« erschienen sind.'? Die lesbische christliche britische
Theologin, Lehrstuhlinhaberin und Herausgeberin der Zeitschrift »Theology
and Sexuality« bezeichnet sich als »radikal orthodox« und grenzt sich so-
wohl von der Dialektischen Theologie und Barth als auch vom postmoder-
nen Dekonstruktivismus ab. Sie weist es zuriick, die Realitat einer sdkularen
Welt anzuerkennen.

Stuart arbeitet mit einem klassischen Kirchen- und Sakramentsbegriff, der
es schwulen und lesbischen Christinnen erméglichen soll, sich konstruktiv
zur Gemeinschaft der Heiligen hinzu zu zdhlen. Sie zieht, wie auch andere
Queer-Theologlnnen, das Thema der gleichgeschlechtlichen Liebe aus der
Sicht der Taufe auf und fragt: »Ist es moglich, dass die gemeinsame Spra-
che und Erfahrung der Taufe, desjenigen Sakramentes, das am wenigsten zu
Spannungen unter Christen fiihrt, eine theologische Basis fiir eine gedank-
liche Auseinandersetzung mit dem Thema Sexualitét bietet, die manche der
Fallgruben der vorangegangenen Versuche vermeidet?«'?

Alle vorigen Identititen verschwinden in der Taufe, »da ist nicht mehr
Jude noch Grieche, nicht Sklave noch Freier, nicht Mann und Frau; denn ihr
seid alle eins in Christus Jesus.« (Gal 3,28) Das Geschlecht sei fiir unsere Be-
ziehung zu Gott nicht von Belang. Zwei Jahrtausende vor uns haben christli-
che Theologen schon mit den Gender-Konzepten gespielt, um sie zu Fall zu
bringen, sagt Stuart.'*

Zur Kirche duBert sie sich folgendermalen: Die sexuellen Beziehungen
der Getauften sollen das Zeichen von Christus tragen. Stuart nennt das auch
»keusche Beziehungen«'® (wobei sie nicht erklart, woher sie das Wort hat) im
Leib Christi, die die vier Zeichen der Kirche tragen sollen, wie sie im apos-
tolischen Glaubensbekenntnis aufgefiihrt sind: eine, heilig, katholisch und
apostolisch. Ich greife »heilig« und »apostolisch« heraus:

»Heilig« definiert Stuart als gottliche Realitdt, als pure Gnade, als (iber-
maRiges Geben, das die Moglichkeit der Gegenseitigkeit und Gemeinsam-
keit schafft. Die Menschen konnen den Impuls des gottlichen Gebens am
Leben erhalten. Damit sexuelle Beziehungen heilig sind, missen sie Frucht
tragen, was keineswegs ausschlieBlich biologisch gemeint ist, sondern laut
Stuart auch Gastfreundschaft sein kann, die Fremde willkommen heifst. Das
wire ein ethischer, dynamischer Aspekt von Heiligkeit.

12 Elizabeth Stuart, Theologie und Sexualitdt, in: WeSTh 7 (3/2000), S. 172-178;
dies., Sexualitit aus dem Blickwinkel der Taufe. Der Leib und seine ekklesiologi-
sche Bestimmtheit, S. 187-199.

13 Styart, Sexualitit aus dem Blickwinkel der Taufe, S. 192.

B Aa 0. 5.:95;

I AR08 196:



32 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Die Kirche als apostolische Einrichtung existiere innerhalb einer Gemein-
schaft von Heiligen. Sexuelle Beziehungen unter Christen sind laut Stuart
keine privaten Angelegenheiten. »In all unseren Beziehungen erzdhlen wir
die gesamte Geschichte des Glaubens [...] und setzen sie fort, indem wir sie
im jeweiligen historischen, sozialen und kulturellen Kontext interpretieren,
in dem wir leben. Aber wir stehen immer in der Gefahr, diese Geschichte
unseres Glaubens zu verraten. «'®

Die Kirche, so Stuart, habe das Recht, die Art, wie wir unser Leben fiih-
ren, in Frage zu stellen, weil sich das Wort Gottes selbst verletzlich macht
gegeniiber Verrat, indem es Fleisch annimmt und ein fiir alle sichtbares Zei-
chen wird.

_Ich komme zum Schluss auf die eingangs erwahnten ekklesiologischen
Uberlegungen zuriick und méchte drei Thesen aufstellen:

1) Lesben, Schwule und andere Menschen sollten zunichst definieren,
was sie zu »Heiligen« macht und wie sie »Heiligkeit« definieren, wenn sie
von der Queer Community als »Communio Sanctorume sprechen.

2) Wie ist die »communio sanctorum« der Queer Community gemeint?
Zielt sie auf eine ecclesia visibilis oder invisibilis? Wenn Lesben und Schwu-
le sagen: »Wir haben genug von der herkdmmlichen Kirche, wir sind auch
vollgtiltige Christinnen und Christen, und darum machen wir jetzt eine ei-
gene Kirche auf« (vgl. die Metropolitan Community Church, urspriinglich in
den USA entstanden und als Modell fiir Kirche/Gemeinde auch in Deutsch-
land iibernommen), zielt das auf die »ecclesia visibilis«, das heilt: queer
wird zur Konfession.

Oder haben Lesben und Schwule einen spezifisch ethischen Beitrag zu
leisten, sind sie in der Lage, andere Minderheiten zu integrieren und eine
neue Gemeinschaft der Heiligen zu bilden, die auch eine Dynamik in die
herkémmliche Kirche bringen wiirde? Dann hatte man hier eher das Ver-
standnis der »ecclesia invisibilis« oder, je nach Selbstverstindnis, eine »ec-
clesiola in ecclesia«.

3) Ich bezweifele den Sinn einer »queer communio sanctorum« extra
ecclesiam, auBerhalb der Kirche. Lesben und Schwule sollten auf die Men-
schen, die anders leben als sie, auf deren Geschichten und Beitriage zur Ge-
meinde, nicht verzichten. Andererseits sind es viele Lesben und Schwule
aber leid, aus traditionell kirchlicher Sicht als Objekte der Integration ei-
nerseits oder der Verwerfung andererseits gesehen zu werden. Es ist daher
unerldsslich, dass beide Seiten (iber eine Ekklesiologie diskutieren. Denn na-

10 A0S 198



Barbara Wiindisch: Heiligkeit und Queer Community 33

tiirlich bin ich umgekehrt der Meinung, dass die Kirche nicht auf den Beitrag
der leshischen Frauen und der schwulen Minner zum Gemeindeleben und
zu den Gottesdiensten verzichten kann.

Barbara Wiindisch, evangelische Theologin, Referentin fiir Presse- und Offentlich-
keitsarbeit der Akademie der Ev.-Luth. Kirche in Oldenburg, schreibt als freie Mitar-
beiterin fiir verschiedene Zeitungen und den Ev. Pressedienst.

Veréffentlichungen: Barbara Wiindisch u.a. (Hg.), Mein Gott — sie liebt mich. Les-
bisch-feministische Beitrdge zur biblischen Theologie, Wittingen 1999.

Kontakt iiber e-mail: bwuendisch@yahoo.de



34 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

//oms'f Scheidlle
(Kirchen) Geschichte »belesben«

dediicated to inken giza

D ER AUFSATZ fasst die Arbeitsgruppe »Kirchen-Lesbengeschichte
— Praxisworkshop Geschichte bele(s)ben« zusammen, die wihrend
des Queerkongresses »Sanctorum Communio« am 16. November 2002 in
Berlin stattfand. Mit verschiedenen Materialien und Quellen, per Vortrag und
Spiel setzte sich die Arbeitsgruppe an lokalhistorischen Beispielen mit dem
Tagungsthema auseinander und fiihrte zur Inszenierung eines fiktiven Dialo-
ges ungehaltener Reden ungehaltener Lesbengeschichte beim abendlichen
Fest. Effekt der AG war also eine durchaus lebendige Praxis von Geschichts-
produktion durch Lesben und ein Mehr an Deutungsprasenz Einzelner der
Gemeinschaft der Heiligen.

Liebe unter Frauen - priexistent und absent

Wer kennt das Bild nicht: Zwei Frauen begriien einander, und sie sind in
herzlicher und freudiger Umarmung ineinander versunken. Der kurze Mo-
ment der Innigkeit zwischen den beiden Frauen ist farblich vom rot und blau
ihrer Mantel geprégt, wobei der tiicherne Faltenwurf die kérperlichen Wél-
bungen umhiillt, die das keimende Leben im Leibe der Weiber hervordriickt.
Die emotionale und physische Bewegung der Schwangeren flieft hin zur
»Leibesbewegunge, denn »als Elisabeth den GruR der Maria horte, da hiipfte
das Kind in ihrem Leibe« (Lk 1,41).

Das Motiv der »Heimsuchunge, die Begegnung der beiden schwangeren
Frauen Maria und Elisabeth, ist seit dem 5. Jahrhundert fester Bestandteil
der christlichen Bildsprache und wirkt ab dem 13./14. Jahrhundert als ei-
genstandiges Bildthema bis in die Gegenwart hinein. Es ist die Option einer
im christlichen Kontext positiv bewerteten Darstellung von Frauenfreund-
schaften, welche die »visitatio mariae« mit zeitloser Attraktivitit belegt. Die
Begegnung der beiden Frauen, dargestellt als Moment von »zugewandter«



llona Scheidle: (Kirchen)Geschichte »belesben« 35

Innigkeit und Zartlichkeit zwischen den Frauen, wird zur Allegorie von Liebe
zwischen Frauen.

Liebe unter Frauen hat es zu allen Zeiten gegeben — sie ist quasi praexis-
tent. Leider sind historisch valide Zeugnisse solcher Liebe grofle Kleinode in
allen Sparten der Historiographie. Nun legt das Forschen nach Lebensform
und Mentalitdt gleichgeschlechtlicher Liebe im Geschichtslauf zunehmend
Ergebnisse vor; im Verhdltnis zur Universalgeschichte bleiben diese aller-
dings marginal. Die Folge ist ein substanzieller Geschichtsverlust — wenn von
einer transhistorischen Prasenz lesbisch/gleichgeschlechtlich liebender Exis-
tenz ausgegangen wird. Darliber hinaus verhindert ein Mangel an Quellen
das Bilden von Traditionen, das allerdings Voraussetzung fiir ein Eingehen
und Reproduzieren im kulturellen Gedachtnis einer Gesellschaft darstellt.
Diese kontrdren Bewegungen — einerseits das Einschreiben in die Historia
Humana, sowie andererseits das Verlieren durch »Nicht-Tradieren« — haben
Konsequenzen: Ein Verlust an Tradition schlieft stets ein Mindern an Repra-
sentation und Partizipation von Menschen in der Gesellschaft und in deren
symbolischen Ordnung ein. Reduzierte Traditionsbildung und Historiogra-
phie schmalert die historische Deutungspotenz und ihre gesellschaftliche
Funktion von Sinnstiftung.

Und die Gemeinschaft der Heiligen? Ob sich im Kosmos der Heiligen,
unter den Martyrern und Martyrerinnen, etwa Lesben, Schwule et al. befin-
den oder welche Attribute die »Heilige Labrystheia« auszeichnet, méchte ich
als offene Fragen weitergeben. Nachspiiren will ich vielmehr den wechsel-
seitigen Beziligen zwischen Communio Sanctorum und lesbischer Existenz
in der Geschichte.

Als Historikerin ist mir das Tuchmansche »in Geschichte denken« zur Ma-
xime geworden. Um so befremdlicher ist es dann von lesbischer Geschichts-
losigkeit oder grundsatzlichem Desinteresse zu horen (denn Geschichte bie-
te nichts flir die lesbische Existenz heute). Mir stellt sich die Frage, welche
Wirkmacht die An- und Abwesenheit lesbischer Existenz in der Geschichte
und in der symbolischen Ordnung entwickelt. Kann diese Dynamik von Ab-
und Anwesenheit in Korrelation zum gesellschaftlichen Partizipationsmangel
und prasentierten Geschichtsbewusstsein gesetzt werden?

Deutlich wurde bereits, dass ich das System von der »Gemeinschaft der
Heiligen« als Element der symbolischen Ordnung lese, die zunachst von
der Abwesenheit lesbischer/gleichgeschlechtlich liebender Existenz in der
Geschichte gepragt ist. Nun enthilt der deutsche Begriff des »Heiligen« die
Dimension des »heil seins«, im Sinne von Ganzheit und Vollkommenseins.
Vollkommenheit in der Ordnung und historische Abwesenheit von derselben
verhalten sich diametral entgegengesetzt zueinander. AufSerdem umschlief3t
die »Communio Sanctorumg, die nach protestantischem Basiswissens (Kon-
firmationsunterricht) bekanntlich von den Getauften gebildet, weil diese
durch die Gnade der Taufe bereits am Leib Christi partizipieren, gleichge-



36 Communio Sanctorum: Kirche und OueerCommunity

schlechtlich liebende Existenz, da Lesben, Schwule et al. getauft sind. Als
pars pro toto sind sie dem Ganzen der »community« bereits teilhaftig — aber
nicht in deren Représentation. Ein Widerspruch, der zu Suchbewegungen
nach lesbischer Existenz in der Geschichte fiihrt. Die gefundene Wissenspro-
duktion intendiert Geschichtsbewusstsein zu férdern und eine aktive Teilha-
be am Gestern — Heute und Morgen zu erméglichen, um die Abwesenheit
des Weiblichen/des Gleichgeschlechtlichen in der symbolischen Ordnung
zu verabschieden.

Lesbische Existenz im Geschichtsverlauf sichtbar machen

Lesbische Existenz in der Geschichte sichtbar zu machen stellt die Frage, was
Homosexualitét, lesbische Existenz oder Frauenliebe heillt. SchlieRlich defi-
nierte die junge Sexualwissenschaft des 19. Jahrhunderts die Begrifflichkeit
der Homosexuellen als exklusiv sexuelles Begehren unter gleichgeschlecht-
lich liebenden Menschen im Sinne einer Abweichung von der heterosexu-
ellen Normalitit. Dem Definitionsprozess der Sexualwissenschaft kommt
daher die Qualitét einer menschlichen Neuschépfung zu. Zweigeteilt in
die Ordnung von Norm und deren Abweichung(en), wurde die komplexe
und differenzierte Geschichte weib-weiblicher Beziehungen nun auf eine
ausschlieBlich sexuelle Ebene reduziert. Wissenschaftler wie Westphal und
Krafft-Ebing erkldrten, dass frauenliebende Frauen die emotionale und se-
xuelle Identitdt eines Mannes erstrebten. Fiir sie war es nicht denkbar, dass
Frauen Frauen als Frauen liebten. lhr Theoriegebiude der sogenannten »Kon-
trarsexualitit« beschrieb »das Phinomen der Verkehrung der Geschlechts-
empfindung« damit, dass »solche« Frauen eigentlich Manner wiren«, wo-
durch die Existenz von Frauenliebe generell verneint worden war.

Doch es gibt sie, die Freundinnen und ihre Geschichte, nebst Quellen,
die von ihren diversen Gefiihlen zueinander quer durch die Geschichte zeu-
gen, die in vielen Formen ihre Bezogenheit als Ausdruck von Liebe zueinan-
der in Worte oder Handlungen fiireinander fassten.

Adrienne Rich begreift »lesbische Existenz« »als Erotik nach weiblichen
MaBstiben«, als »allgegenwirtige Energie, die sich im »Teilen, Mitteilen von
Freude — korperlicher, emotionaler oder psychischer Freude« und in gemein-
samer Arbeit ausdriickt; als machtverleihende Freude, die uns »weniger wil-
lens (macht), Ohnmacht [...] zu akzeptieren«.« Fiir meine lokalhistorischen
Forschungen nahm ich Rich beim Wort, die appelliert, lesbische Existenz
»als Realitdt, als Quelle von Wissen und Macht [...] anzuerkennenc.

Nach dem Slogan von Geschichtswerkstitten, dem »Grabe wo Du stehstc,
suchte ich wo ich stand - in Heidelberg — nach Zeugnissen lesbischer Exis-
tenz in der Geschichte und wurde fiindig. Zwar ist die alte Universititsstadt
keine Metropole des »lesbian out and proud« und kann ebensowenig einen
lesbischen Stadtfiihrer wie »Lila Nachte« fiir die 20er Jahre vorlegen. Den-



llona Scheidle: (Kirchen)Geschichte »belesben« 37

noch kann exemplarisch vermittelt werden, wie historisches Wissen, das
lesbische Existenz in der Historie sichtbar werden ldsst, produziert werden
kann, was Geschichte belesben in der Praxis meint.

»Belesben« ist eine Wortschopfung, die auf die Sprachphilosophie der
amerikanischen Theologin Mary Daly zurlckfihrt, die das groftmaoglichste
Aktivum fiir den Ausdruck weiblicher Existenz und Handlungsmaoglichkeiten
sprachlich zu nutzen fordert. Nicht »to be« sprachlich zu fassen, sondern als
»be-ing«, als »seiendes Sein«.

»Ich sehe was, was Du nicht siehst« —
ein hermeneutisch suchender Blick auf Geschichte

Baumalnahmen fiir eine Tiefgarage am Kornmarkt legten 1986 mittelalterli-
che Mauerreste frei. Ein Zufallsfund. Stadtarchaologische Grabungen folgten
und sicherten auch einen Spitalfriedhof, der vom ausgehenden 13. bis zum
ersten Drittel des 15. Jahrhunderts genutzt worden war. Insgesamt konnten
ca. 270 Bestattungen von geschédtzten 700 bis 900 Grabstellen erfasst wer-
den.

Aus diesem Material zeigte ein Einzelgrab aus dem 14. Jahrhundert devi-
ante Befunde, die im Grabungsbericht folgenderweise festgehalten wurden:
»Unter den iiblichen Einzelgrabern fdllt Grablege 45 auf. Hier ruhen zwei
Skelette in einem Sarg. Es liegt jedoch keine Doppelbestattung im eigentli-
chen Sinne vor, bei der die Verstorbenen gleichzeitig ins Grab gebettet wur-
den. Vielmehr begrub man die oben liegende Leiche in einem schon vorhan-
denen Grab, [...] die zweite Beerdigung [fand] in einem gewissen, jedoch
nicht allzu groRen zeitlichen Abstand zur ersten statt [...]. Nachbestattungen
spater verstorbener Ehegatten in das Grab des vorangegangenen Partners
sind bekannt. Bei den beiden Skeletten aus Grab 45 handelt es sich jedoch
um zwei zum Zeitpunkt ihres Todes etwa 30jdhrige Frauen.« Der untypische
Befund gibt zu denken; der offizielle Grabungsbericht schliefit folgender-
mafen: »Die abschliefende anthropologische Untersuchung mag klaren
helfen, welcher Art die wahrscheinlich verwandtschaftliche Beziehung (Ge-
schwister, Zwillinge?) der beiden Frauen war.«

A priori einer faktischen Uberpriifung anhand der Gebeine, legt dieses
Ergebnis die Beziehung der beiden verstorbenen Frauen aus Grablege 45 auf
enge verwandtschaftliche, genauer auf blutsverwandte Beziige fest. Es stellt
sich die Frage, ob das Grabungsteam keine anderen Beziehungen zwischen
den beiden Frauen sehen konnte oder wollte?

Selbstverstandlich verhindert das historische Handwerkszeug, die weib-
weibliche Grablege als Lesbengrab zu interpretieren. Lesbe ist eine Sprach-
schépfung der Neuen Frauenbewegung und driickt ab den 1970er Jahren
des 20. Jahrhunderts die Abkehr von der sexualwissenschaftlich definierten
Lesbierin hin zur selbstbestimmten Frau aus. Moderne Begrifflichkeit auf mit-



38 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

telalterliche Phanomene zu {ibertragen, wire ahistorisch. Fehlende Schrift-
quellen erschweren die historische Auslegung auBerdem. Allerdings wirkt
die oben genannte offentlich legitimierte Interpretation fiir die Geschichts-
wissenschaft im Ergebnis reduzierend. SchlieBlich werden hier menschliche
Beziehungen aus heterozentristischer Weltsicht allein innerhalb von hetero-
sexuell konstituierten Familiengefiigen angesiedelt. Die Kategorie Zwangs-
heterosexualitit nutzbar zu machen hieRe in diesem Falle, lesbische Existenz
als Interpretationsoption zu erwigen und nicht kategorisch zu eliminieren.

Einfluss vom Sehepunkt/Hermeneutik des Verdachtes

Caroline Rudolfi war Schriftstellerin und Pidagogin. Sie kam 1803 nach
Heidelberg und griindete das erste private Miadchenpensionat. Als sie 1811
verstarb, hinterlief sie neben Gedichten und padagogischen Abhandlungen
auch autobiographische Aufzeichnungen aus dem Jahre 1805. Darin be-
schreibt sie ihre Jugendfreundschaften folgenderweise: »Unter den Haus-
genossen war eine dltere Tochter, die sehr bald Carolinens innige Freundin
wurde. Wenn es Engel unter den Menschen gibt, die eine zeitlang mit ihnen
in ihrer Gestalt herumwandeln, so war dies einer. — O Julie! reiner frommer
Engel, warum musstest Du so frith von uns scheiden? — Ihre schione Seele
glanzte strahlend aus den frommsten Augen uns an, und dennoch war das
Himmelsangesicht noch schéner, wenn Julie schlief. (...) Mit dieser Julie lebte
Caroline in der heitersten Eintracht und ward grenzenlos geliebt.« Uber wei-
tere Freundinnen fiihrt sie spater aus: »Noch zwei andere Freundinnen tra-
ten diesem Bunde bei, Minna und Dorothea S. — Dorothea von den Blattern
misshandelt aber von hohem Wuchs und minnlicher Seele, Minna schén,
zart und behend wie eine Huldggttin. Der Bund dieser vier weiblichen See-
len war vielleicht einer der schonsten, der unter Weibern bestehen mag.«

Diese Quelle kann als typischer Beleg fiir das Phinomen der sogenann-
ten »romantic friendships« herangezogen werden und als Ausdruck biirger-
licher Frauen des 19. Jahrhunderts gelesen werden, die in der Freundin ihre
»Zwillingsseele« suchten, um mit ihr das Verlangen der Seele nach Ganzheit
leben zu konnen. Gemeinsam strebten die Freundinnen nach vollstandiger
Vereinigung und gegenseitiger Vervollkommnung.

Pramisse fir diese Lesart des historischen Zeugnisses ist, dass dem »Se-
hepunkt» der Forscherln die historische Realitit von lesbischer Existenz in-
tegriert ist. Oder nach Schiissler-Fiorenzas, dass die »Hermeneutik des Ver-
dachtes«, den suchenden Blick fiindig werden l4sst. Basierend auf solcher
Weltdeutung ist es moglich, weitergehende Fragen zu thematisieren und dif-
ferenziertere Betrachtungen anzuschlieRen. Unter Beriicksichtigung der his-
torischen Kardinalsfragen wer, wo, wann und warum kénnen die beschriebe-
nen Freundinnen dann mit spezifischeren Fragen beleuchtet werden.



llona Scheidle: (Kirchen)Geschichte »belesben« 39

Andere Ergebnisse beziiglich des Rudolphinischen Quellenkonvoluts
werden dann vorgelegt, wenn lesbische Existenz als blinder Fleck des Se-
hepunktes auftritt, oder wenn sie um die historische Dimension reduziert
wird, also allein der Zeitgeschichte zugeordnet wird. Kategorische Exklu-
sivitat heterozentristischer Weltsicht wird von Historikerinnen reproduziert,
deren Wissensproduktion und Quellenanalyse im Rahmen konventioneller
Wissensstandards entstehen. In diesem Falle werden prazise Ergebnisse vor-
gelegt: namlich keine. Zeugnisse von lesbischer Existenz werden »iiberse-
hen«, wodurch inhaltliche Arbeit und differenzierende Nachforschungen der
historischen Substanz verhindert werden.

Themen lesbischer Existenz

Um 1950 wurden Grafin Maria von Graimberg—BelIeau (1879-1965) und
Theodora Aberle (1887-1963) in privater Runde an dem Ort photographiert,
der ihr gemeinsamer Lebensmittelpunkt war, die Katholische Soziale Frauen-
schule in Heidelberg, die Maria von Graimberg 1911 mit eigenem Kapital
gegriindet hatte. Vorausgegangen war ihre Entscheidung gegen eine standes-
gemale Heirat mit Prinz Rangis von Siam und ihre Entscheidung fiir ihr En-
gagement, eine konfessionelle Frauenschule nach dem Muster ihrer Lehrerin
Alice Salomon und der katholischen Frauenbewegung um Ellen Ahmann zu
griinden.

Eine der ersten Schiilerinnen an der neu gegriindeten Bildungseinrich-
tung war Theodora Aberle. Sie wurde spater Schulsekretirin, verlief Hei-
delberg und zog nach Ko6ln, um dort das Studium der National6konomie an
der Universitat zu absolvieren. Danach kehrte sie an die Katholische Soziale
Frauenschule als Dozentin zuriick. Bis zu ihrer Pensionierung im Jahre 1954
war Aberle neben der Schulgriinderin von Graimberg hauptamtliche Lehr-
kraft und »Hauptstiitze« der Schule. Die Freundinnen trugen gemeinsam das
Schicksal der Einrichtung: Wahrend der Inflations- und Kriegszeiten verzich-
teten sie auf ihren Lohn. In der NS-Zeit verweigerten sie die Gleichschaltung,
verhalfen Jiidinnen und Juden zur Flucht. Eine Vorladung vom Reichsinnen-
ministerium vom 9. Mdrz 1944 mit dem Vorwurf, »beriichtigte« Pfarrhelfe-
rinnen auszubilden, war an beide Frauen adressiert. Um die Institution nach
dem Krieg zu konsolidieren, wurde sowohl das Anwesen als auch die Bil-
dungsinstitution 1950 dem Caritasverband iiberschrieben und neu geordnet.
Maria von Graimberg legte die Schulleitung nieder, erhielt eine Leibrente
und Wohnrecht. Die nachtraglich gewiinschte Ausweitung des Wohnrechts
auf Theodora Aberle lehnte der Caritasverband offiziell ab, de facto duldete
er allerdings, dass sie dort bis zu ihrem Tode lebte. Und auch iiber den Tod
hinaus wiinschten die Frauen ihre Gemeinschaft zu manifestieren: Maria von
Graimberg sorgte sich in ihrem letzten Willen vom Dezember 1963 um das
gemeinsame Heil, indem sie verfiigte, dass »HI. Messen [...] fiir Frl. Thea
Aberle und mich gemeinsam« gelesen werden sollten. Begraben sind beide



40 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

auf dem Heidelberger Bergfriedhof im Graimbergschen Familiengrab, des-
sen Inschrift Theodora Aberle als »Schwesterliche Freundin« von Maria von
Graimberg ausweist.

Diese langjahrige Frauenfreundschaft zwischen von Graimberg und
Aberle impliziert verschiedene Themen lesbischer Existenz in der Geschich-
te. Das Verhaltnis von Schiilerinnen und Lehrerinnen thematisiert ihre eigene
Begegnung und ldsst nach dem Modell der geistigen Freundschaft fragen,
ebenso nach der Geschichte von Heiratsverweigerinnen und den gesell-
schaftlich organisierten Platz fiir den ledigen Stand iiberhaupt. Als Freundin-
nen erdffneten sie ihren weiblichen Zéglingen durch die Lehranstalt neue
Zugénge fiir qualifizierte und wiirdige Berufe fiir den ledigen Stand. Gleich-
zeitig war die Frauenschule ein Ort, an dem eine Frauengemeinschaft gelebt
werden konnte, in der die katholische Konfession Orientierung, aber keine
Weisung gab. Bekannt ist das Phinomen, dass homosoziale Orte ein homo-
philes Leben begiinstigen. Es liegt nahe, die beiden Frauen als Vertreterinnen
des von Karin Liitzen entwickelten Typus der »Ubergangsfrauen« anzusehen;
jene Frauen also, die sich in der gemeinsamen Arbeit fiir die Emanzipation
ihres Geschlechts engagierten und gemeinsam an einer moralischen Reform
der Gesellschaft arbeiteten. Dies in jener Zeit, als die junge medizinische
Disziplin der Sexualwissenschaften Homosexualitit und die Leshierin kon-
struierten und pathologisierten.

Generell kénnen Themen lesbischer Existenz in der Geschichte schwer-
lich in einem Katalog erfasst werden, denn Kataloge sind stets unvollstandig.
Das Beispiel veranschaulichte, welch facettenreiches Wissen iiber lesbi-
sche Existenz tradiert werden kann und legt nahe, eine Positionsanderung
vorzunehmen. Nicht »Welche Themen erfassen lesbische Existenz?« gilt es
zu erforschen, sondern »Wo nicht?«. Es geht grundsitzlich darum, die Pers-
pektive zu wechseln. Dies meint inunserem Kontext, dass bei Forschungen
davon auszugehen ist, Fragen rund um den Themenbereich »Lebensformenc
als integralen Bestandteil der Kategorie Geschlecht zu behandeln. Sie also
als Querschnittsthema in der Geschichtswissenschaft einzuklassifizieren und
eben gerade nicht als Spezial- oder Sonderbereich abzusegregieren. Wo
kénnen Bereiche erhoben werden, welche die lesbische Existenz nicht be-
treffen — wenn durch Bauarbeiten fiir eine Tiefgarage zufdlligerweise Funde
gesichert werden, die die heterozentristischen Denk- und Deutungsstruktu-
ren in Frage stellen?

Praxis: Stadtrundginge zur Leshengeschichte

Zwei Fiihrungen zur Stadtgeschichte behandeln explizit lesbische Existenz in
Heidelberg. Frauenfreundschaften in Heidelberg. LE(S)BEN IN DER STADT
thematisiert und problematisiert sie in der gesamten 800-jihrigen Stadtge-
schichte. Der erste Heidelberger Lesbengeschichtslauf beleuchtet Zeugnisse
der autonomen Lesbenbewegung der vergangenen drei Jahrzehnte. Dariiber



llona Scheidle: (Kirchen)Geschichte »belesben« mn

hinaus wandelt das Fiihrungskonzept des Lesbengeschichtslaufes die Ge-
schichtsvermittlung durch eine Expertin hin zur Moglichkeit von aktiver Ge-
schichtsrezeption und -produktion durch die Teilnehmerinnen. Die Fiihrung
schliet namlich mit einer Einladung zum Spiel, dem Lesbengeschichtslauf.
Eine Mischung aus Quiz, New Games und anderen Uberraschungen akti-
viert die Teilnehmerinnen, die vorgetragene Geschichte individuell und in
Gruppen mit dem eigenen Erfahrungs- und Wissenshorizont zu tiberpriifen
und zu verkniipfen. Auf spielerische Weise wird so die zirkulierende Welt
von Theorieaneignung, historischer Forschung und die Ubersetzung von
Theorie in vermittelte Praxis und reflektierter Theoriebildung transparent.
Gleichsam kann Geschichtskonsumtion in Geschichtskompetenz gewandelt
und zur Denkbewegung werden, die zu eigener Sinn- und Weltdeutung fiih-
ren kann.

Frei nach dem Satz Monique Wittigs »Mach’ eine Anstrengung, um dich
zu erinnern. Oder, notfalls [sic], erfinde« behandelt die Inszenierung »Jetta
und die Kugel« das Thema der Sichtbarkeit lesbischer Existenz und deren
Quellenverlust fiir die Heidelberger Schlossgeschichte fiktiv. Jetta vom Jetten-
biihl, bislang ungesehene Herrin der romantischen Burganlage, suchte sich
eine geeignete Touristinnengruppe aus, um als Geschichtenerzahlerin wort-
wortlich in Erscheinung zu treten. Sie berichtet von ihrer Liebesgeschichte
mit Elisabeth der Engldnderin, ihrer Flucht und Verfolgungsgeschichte. Die
spontane Inszenierung zeigte, dass ein spielerisches Angebot Geschichtsan-
eignung erdffnen kann.

»belesben« als Empowerment

Die Beispiele stellen eine Auswahl dar, die verdeutlichen, dass lesbische
Existenz historisierbar ist. Gleichwohl zeigen sie Moglichkeiten auf, wie
man sich von Heterozentrismus und Geschlechterpolarismus, also von einer
Konstellation bindrer Opposition verabschieden kann. :

Geschichte belesben ist ein aktiver Akt, der die forschende Person he-
rausfordert — bei der Recherche, wahrend der Quelleninterpretation und
beim Selbstverstandnis als Historikerin und Historiker, als Rezipientin und
Rezipient. Der Ansatz beabsichtigt keinen »lesbischen Imperialismus« und
keine neue Bindestrichgeschichte, als Addition von Lesben zur Frauen- und
Geschlechtergeschichte. Vielmehr zeigte sich, dass Geschlecht eine multi-
relationale Kategorie darstellt und sich lesbische Existenz in genau diesem
vieldimensionalen Geflecht ansiedelt.

Als Methode eroffnet Geschichte belesben eine kritische Revision gin-
giger Sichtweisen. Sie ist dynamisch, prozessual und interaktiv. Sie fordert
heraus und lohnt mit dem Wissen, dem mehr Wissen um die Vielfalt mensch-
licher Zeugnisse in der Geschichte. Den Ausfiihrungen war zu entnehmen,



52 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

dass Geschichte mit Ontologie, mit symbolischer Ordnung und der Gemein-
schaft der Heiligen verbunden ist.

Zum Schluss will ich noch den Begriff von »Empowerment« einfiihren.
Er entwickelte sich aus den sozialen Bewegungen der 60er und 70er Jah-
re, fand Eingang in den entwicklungspolitischen Sprachgebrauch und wird
heute auch im Management (human resources) beachtet. Wortlich tibersetzt
meint er Selbstbefahigung, Ermachtigung und fordert Zugewinn an Gestal-
tungs- und Entscheidungsmacht benachteiligter Gruppen. Ausgehend von
der Erkenntnis der eigenen Diskriminierung zielt das Empowerment-Kon-
zept auf gesellschaftliche Verdnderung durch ein Kombinieren von Verwei-
gerungshaltung und selbst entwickelten Alternativangeboten. Das Konzept
ist prozessual angelegt und erfordert das Erkennen von Abhingigkeiten und
Interdependenzen (kognitives Element), die Entwicklung von Selbstbewusst-
sein (psychologisches Element) und das Wissen um die Bedeutung von Zu-
gang zu Arbeit als Zugang zu 6konomischer Unabhingigkeit (6konomisches
Konzept).

Die geschilderten Formen einer durchaus experimentellen Aneignung les-
bischer Existenz in der Geschichte, »Geschichte belesben« im Allgemeinen,
stellen m.E. eine konkrete Form von Empowerment dar: Eine Bemichtigung
von Geschichte und ein Einfordern lesbischer Reprasentation in der symbo-
lischen Ordnung. Das aktive Verhindern von Geschichtsverlust ermoglicht
historische Formen gleichgeschlechtlicher Liebe als »gute Gabe Gottes« in
den symbolischen Bezugsraum einzuschreiben. »Damit sexuelle Beziehun-
gen heilig sind, miissen sie Frucht tragen im Sinne der Gastfreundschaft, die
Fremde willkommen heift, und wie Kathy Rudy bemerkt, >gestatte dies uns
iiber die Spaltung »offentlich« — sprivat< hinaus in eine Umgebung hinein zu
denken, die dem Reich Gottes entgegenstrebt«.« Dieses Diktum um die his-
torische und traditionsbildende Dimension zu erweitern, war Intention der
Ausfiihrungen.

llona Scheidle, M.A. Historikerin, Studium der Kunstgeschichte und Theologie (NF)
und Geschichte (HF), Mitarbeiterin von Miss Marples Schwestern, Netzwerk zur
Frauengeschichte vor Ort: Stadtfiihrungen und Ausstellungen sowie Forschungen
zur Frauen- und Geschlechtergeschichte in Heidelberg und Siidwestdeutschland.
Promotion zur GroBBherzogin Luise von Baden (1838-1923), Mitfrau von Labrystheia,
Netzwerk lesbischer Theologinnen in und nach der Ausbildung, Lesbenring e. V.
Korrespondenzadresse: ilonascheidle@web.de.



Marcus Weible/ Axel B. Kunze: Queergottesdienste 53

Marcus ch/afb/e und Axel B.: kunze

-
Queergottesdienste:

Neue Formen der Spiritualitat oder

(nur) Wohlfihlabend der einsamen Herzen'i/

‘ Workshop auf dem Kongress »Communio Sanctorum«

IE DOKUMENTATION des gleichnamigen Workshops auf dem

bundesweiten ESG-Queerkongress »Communio Sanctorum — Gemein-
schaft der Heiligen. Kirche und Queer-Community« am 16. November 2002
in Berlin' folgt den vier Verlaufsschritten der Arbeitsgruppe:

e Wer kommt zum Queergottesdienst?
* Wie hat sich der Aufbau des Niirnberger Queergottesdienstes vollzogen?
* Wie lassen sich die dabei gemachten Erfahrungen theologisch deuten?
* Welche Perspektiven ergeben sich aus der Diskussion auf dem Work-
shop??
Der Workshop reflektiert Erfahrungen aus dem monatlichen Niirnberger

Queergottesdienst — nicht nur fir Lesben und Schwule, der im Marz 2001
begonnen wurde.?

1. Wer kommt zum Queergottesdienst? - religionssoziologischer Zugang

Zu Beginn des Workshops »stellten sich drei Besucher vor«, die mehr oder
weniger regelmdfig am monatlichen Queergottesdienst teilnehmen.

' Vgl. W. Perlak, Queergemeinde als »communio sanctorumg, in: HuK-Info Nr. 147
(Januar-Marz 2003), S. 60 f.

An dieser Stelle danken wir sowohl den Veranstaltern fiir die Einladung nach Ber-
lin und ihr Interesse am Niirnberger Gottesdienstprojekt als auch den Workshop-
teilnehmerinnen und -teilnehmern fiir die duBerst angeregte Diskussion.

*  Weitere Information unter http://www.queergottesdienstnuernberg.de.



Lk Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

1.1 Der (evangelische) »Sucher mit der Bibel«

»Hallo, ich bin Ch. Besonders religids ist man bei mir zuhause nie gewesen!
Die Familie ist evangelisch, aber dlie Kirche spielt fiir meine Eltern keine grolRe
Rolle. Ich bin in diesem Zusammenhang die »grofse Ausnahme«. Der Religi-
onsunterricht hat mir SpalS gemacht — trotz schlechter Lehrer ... Stecke ich
in einer Lebenskrise, dann bete ich zu Cott. Die Antwort auf meine Fragen
versuche ich der Bibel zu entnehmen.

Dass ich schwul bin, wusste ich eigentlich schon immer. Zu einem Co-
ming-out vor den Anderen habe ich mich aber trotzdem nie durchringen
kénnen ... Schlimm wurde es dann aber vor einigen Jahren, als ich mich un-
gliicklich in einen Kollegen verliebt habe. Ich fiihlte mich allein gelassen und
begann, in schwere Depressionen zu verfallen.

Trost fand ich bei Jesaja Kapitel 18, Vers 14: slch bin der heilige Zufluchts-
ort, aber ich bin auch der Stein an den man sich st6f3t!« Dies gab mir die Ge-
wissheit, dass die momentanen Schwierigkeiten sinnvoll und notwendig sind.
So konnte ich weitermachen. «

1.2 Der (katholische) »spirituelle Wanderer mit Kirchenutopie«*

»Servus, ich bin M. und méchte mich ebenfalls kurz vorstellen. Ich bin katho-
lisch, 33 Jahre alt und arbeite als Verwaltungsbeamter. Privat fiihre ich eine
schwule Partnerschaft. Mein Freund lebt in Wiirzburg. Ich selbst wohne in F.,
das liegt in Oberfranken, so ungefahr zwischen Erlangen und Bamberg.

Nein, aufgeben will ich diese Kirche nicht. Aber so weitergehen kann es
auch nicht. Die Aktionen der Bischéfe werden immer unertréglicher, die lehr-
amtlichen Stellungnahmen sind nur noch ldcherlich. Wer soll so etwas denn
noch ernstnehmen. Man mul3 sich ja fast schimen, noch katholisch zu sein.

Und vieles sind doch nur Feigenblétter. Zum Beispiel der Pfarrgemein-
derat: Das hat doch keinen Sinn, sich dort zu engagieren, wenn der Pfarrer

*  Den religionssoziologischen Ausfiihrungen (ausgenommen die Punkte 1.1 und

1.3) lag ein interdisziplindres Forschungsprojekt tiber spirituelle Orientierungen
in Oberfranken zugrunde, bei dem fiinf »Profilgruppen religiéser Orientierung im
Verhdltnis zur jeweiligen Kirche« herausgearbeitet worden waren. Vgl. folgende
Kurzfassung der wichtigsten Ergebnisse: C. Bochinger, Die unsichtbare Religion
in der sichtbaren Religion. Zur Alltagsreligiositit evangelischer und katholischer
Christen in Franken, in: M. Heimbach-Steins (Hg.), Religion als gesellschaftliches
Phanomen. Soziologische, theologische und literaturwissenschaftliche Annihe-
rungen (Bamberger Theologisches Forum; 3), Minster (Westf.) u.a. 2002, S. 27-
43, hier v. a. 5. 37-41. Die religionssoziologischen Profile wurden fiir den Work-
shop in Monologe umgesetzt und mit konkreten biographischen Hintergriinden
gefiillt; Ahnlichkeiten mit realen Personen sind nicht beabsichtigt und auf jeden
Fall zuféllig. Die Gbrigen Profile sind erganzend im Anhang wiedergegeben.



Marcus Weible/ Axel B. Kunze: Queergottesdienste 55

letztlich doch machen kann, was er will. Es muRR andere Wege geben, diese
Kirche zu verdndern! —

Kirche ist fiir mich nicht mehr die Gemeinde im Ort. Ich fahre dfter in
kirchliche Bildungshduser, wenn dort interessante Vortrédge oder Veranstaltun-
gen angeboten werden. AuBerdem sind mir Kloster wichtig geworden; so ein
paar Tage im Jahr etwas zur Ruhe zu kommen, das tut unheimlich gut. Dort
treffe ich auf Menschen, die dhnlich denken wie ich. Ich erlebe auch mehr
Offenheit als in der normalen Gemeinde. Mit meiner Lebensform habe ich
bisher noch keine Probleme erlebt — ganz anders als in der verstaubten und
{iberalterten Pfarrei, in der ich wohne.

Dort komme ich mir richtig fehl am Platze vor, so hoch ist inzwischen
der Altersdurchschnitt geworden. Und alles dreht sich nur um Familien oder
Senioren. Wenn man aus der Jugendarbeit herausgewachsen ist, gibt es fiir
Leute wie mich keine Angebote mehr.

Und es gibt noch etwas Anderes, das mir sehr wichtig geworden ist: Ein-
mal im Monat fahre ich nach Niirnberg zum Queergottesdienst. Der ist zwar
evangelisch, aber die Konfession spielt heute keine Rolle mehr. Eucharistie
oder Abendmahl: Das sind doch beides nur verschiedene Formen, die eben
historisch entstanden sind. Im Grunde passiert bei beidem dasselbe. Da
kénnen die Bischéfe vor dem ersten Okumenischen Kirchentag noch lange
dariiber streiten, ob der gemeinsame Kommunionempfang erlaubt sein soll
oder nicht. In Niirnberg machen wir das einfach!

Die Bischéfe kénnen sich aufregen so viel sie wollen. So leicht werden sie
mich nicht los. Mit dem Queergottesdienst in Niirnberg verandern wir diese
Kirche. Wir bauen einfach eine Gemeinde auf, die unseren Vorstellungen von
Kirche und Glaubensgemeinschaft entspricht.«

1.3 Der Freikirchler »zwischen den Stiihlen«

»Hallo, ich bin W. Mein Leben verlief 47 Jahre lang ziemlich gleichmaBig. Im
Grunde habe ich dem entsprochen, was andere von mir erwarteten, ohne
grols Kritik an ihnen, an mir oder den Umstanden zu tiben. Urspriinglich war
ich katholisch, bin aber spéter zur evangelischen Pfingstgemeinde iibergetre-
ten. Dort habe ich auch meine Frau kennen gelernt. Die Kinder — zwei Mad-
chen und ein Junge — kamen ganz automatisch. Wir wollten die Musterfamilie
vorleben: Die Woche brachten wir im Bibelkreis, bei der Gottesdienstvorbe-
reitung und mit Gebeten zu.

In den 17 Jahren meiner Ehe durchlebte ich ein Tief nach dem anderen:
Ich wurde immer depressiver und litt unter den verschiedensten Krankheiten.
»Ursache: psychosomatischs, lautete die Diagnose des Arztes. Im Rahmen
eines Kuraufenthaltes wurde mir schlagartig bewusst, dass ich auf Manner
stehe. Mein ganzes bisheriges Leben hatte ich mich vor mir selber und vor
den anderen versteckt!



46 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Wie meine Familie darauf reagierte? Katastrophal! Von meiner Gemeinde
habe ich kiirzlich diesen Brief erhalten:

sLieber W.!

Mit groRer Traurigkeit bestdtigen wir Dir hiermit Deinen Austritt aus dem
Christlichen Zentrum. Als Gemeinde sind wir betroffen von Deiner Lebens-
entscheidung, die Deine Familie und Deine geistliche Familie — die Gemein-
de — sehr beriihrt.

Wir hatten die Hoffnung, dass Du mit Gesprachen Deine Gedanken an
der Bibel Gberpriifen und ggfs. wieder ausrichten willst. Die Tatsache, dass
Du die Gesprache nun doch nicht fiihren willst und Deine Kontakte in die
homosexuelle Szene scheinbar weiter aufrecht erhiltst, wirft bei uns die Fra-
ge auf, ob Du nicht schlichtweg einen einfachen Weg aus deinen sozialen
Beziehungen suchst und unbequemen Fragen ausweichen willst. Wenn das
der Fall sein sollte, miissen wir Dir leider sehr deutlich sagen, dass Du Dein
Heil in Jesus Christus verloren hast. Dann bist Du kein Christ mehr! Die Bibel
lehrt unmissverstandlich: (...) [Anm.: es folgen zwei Zitate aus 1. Korinther
6, 9 und Romer 1, 26 f.]. W., denke welch hohen Preis Du dabei bist zu
bezahlen: Du wirfst Deine Ewigkeit mit Gott weg, ganz gleich welche from-
men Worte, Segenswiinsche oder theologischen Verdrehungen Dein Herz
erfiillen und tber Deinen Mund kommen. Wir warnen Dich als Gemeinde
im Namen Jesu.

Wir bitten Dich als kommissarische Leitung im Auftrag der Gemeinde:
Kehre um!:«

Drei Profile, drei Lebens- und Glaubenswege, drei verschiedene Wege,
Kirche zu erleben und zu leben.

2. Queergottesdienst — nicht nur fiir Lesben und Schwule -
beispielhafte Erfahrungen aus Niirnberg

2.1 Allgemeines

Der Queergottesdienst — nicht nur fiir Lesben und Schwule in Niirnberg be-
gann im Marz 2001 und findet seitdem kontinuierlich einmal im Monat statt
— jeweils am dritten Sonntag um 19.00 Uhr in der Heilig-Geist-Kapelle am
Hans-Sachs-Platz. Anschlielend gibt es noch ein Beisammensein im Foyer
der benachbarten Evangelischen Studentengemeinde (ESG). Die Resonanz
war von Anfang an sehr stark: Die Zahl der Mitfeiernden ist zwar schwan-
kend, hat sich aber auf sechzig bis achtzig Teilnehmerinnen und Teilnehmer
pro Gottesdienst eingependelt. Frauen und Ménner sind zu gleichen Anteilen
vertreten. Die meisten Besucher kommen aus der Altersgruppe der Dreif3ig-
bis Sechzigjahrigen. Uber die konfessionelle Zugehérigkeit der Teilnehmer



Marcus Weible/ Axel B. Kunze: Queergottesdienste 57

haben wir keine verlisslichen Anhaltpunkte, doch diirfte mindestens die
Hilfte katholisch sein, wihrend der »Rest« der evangelischen und der altka-
tholischen Kirche angehért bzw. »bekenntnislos« ist. Der Gottesdienst folgt
in Form und Aufbau dem evangelischen Abendmahlsgottesdienst.

2.2 Warum kommen die Leute in den Gottesdienst?

Diese Frage lasst sich nicht einheitlich beantworten, weil hinter jedem Be-
sucher eine individuelle Biographie steht. Doch haben wir die — in unseren
Augen wichtigsten Beweggriinde — in Oberpunkten zusammengestellt.

a) Homosexualitit und Gottsuche

Mit dem Coming-out sind sich viele Homosexuelle tber ihre Lebensziele
nicht mehr im Klaren. Viele verspiiren ein Gefiihl der Leere und der Isola-
tion. Indem sie sich mit ihrem Lesbisch-/Schwulsein Gott bzw. der Kirche
anvertrauen, erhoffen sie sich eine neue Perspektive und die Kraft, ihr Leben
wieder »in den Griff« zu bekommen. Es muss jedoch betont werden, dass es
sich hierbei fast ausschlieBlich um Menschen handelt, die einem »kirchen-
treuen« Umfeld entstammen. Sie gewannen im Laufe ihres Lebens — sei es
durch Familie, Gemeinde oder durch eigene Erfahrungen — einen positiven
Zugang zu »ihrer« Kirche. Insgesamt stellen sie in der groRen Gruppe der
Homosexuellen eine Minderheit dar.

b) »Kirche statt Klappe«

Diese — zugegebenermalen (iberspitzte — Formulierung konnte einen weite-
ren Beweggrund darstellen, warum der Queergottesdienst ankommt: Man-
che Besucher haben eine Scheu vor der lesbisch-schwulen Szene, die als
kalt, oberflichlich und einseitig »sexorientiert« beschrieben wird. Sie erwar-
ten einen neuen sozialen Rahmen und andere Themen. Diesem Bediirfnis
entspricht in ihren Augen der regelmiRig stattfindende Queergottesdienst.
Das kirchliche Umfeld — ebenfalls pointiert gesagt — biirgt fiir Qualitat.

c) Gefiihl der Gemeinschaft

Dieser Punkt deckt sich im Wesentlichen mit den schon angesprochenen
Motivationen: Viele Besucher wiinschen sich — gerade wenn sie noch ganz
am Anfang ihres Coming-outs stehen — eine Person oder Gruppe, die ihre
Probleme teilt und bei der sie sich aufgehoben fiihlen. Auch hier biirgt die
Kirche — aus der Sicht des ihr nahe stehenden Homosexuellen — fiir ein posi-
tives soziales Umfeld und »Angenommensein«.



48 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

2.3 Was finden die Leute im Gottesdienst?

a) Themen, die der konventionelle Gottesdienst nicht anspricht

Bei genauer Betrachtung weist der Niirnberger Queergottesdienst keine nen-
nenswerten Unterschiede zu dem in jeder beliebigen Gemeinde stattfinden-
den »normalen« Gottesdienst auf. Der Ablauf hat einen »studentischen Cha-
rakter«, erinnert also stark an den Gottesdienst in der ESG. Die Themenwahl
ist nicht einseitig auf spezifisch lesbisch-schwule Probleme verengt. Uber-
haupt fallt auf, dass dieser Punkt eher einen mafvollen Rahmen einnimmt.
Wirklich plakativ waren bisher nur die Predigten, welche die Auseinander-
setzung mit schwulenfeindlichen Bibelstellen zum Thema hatten.

b) Gefiihl der Gemeinschaft

Das oben beschriebene Gefiihl der Gemeinschaft und Zusammengehorig-
keit wird im Rahmen des Gottesdienstes tief empfunden. Hierin diirfte der
Hauptgrund fir die ungebrochene »Popularitit« des Queergottesdienstes
liegen. Immerhin handelt es sich um die einzige lesbisch-schwule Veranstal-
tung im Nirnberger Raum, die durchgehend gut besucht ist und Gber eine
Art »Stammpublikum« verfiigt!

Allerdings ldsst sich diese Stimmung nicht aufrechterhalten. Schon im
sich anschliefenden »Socializing« — das dem gegenseitigen Kennenlernen
und Austausch im Gesprdch dienen soll — beginnen sich die alten Griipp-
chen wieder zu bilden bzw. zusammen zu finden. Eine dariiber hinausrei-
chende Kommunikation findet kaum statt.

c) Lebenshilfe

Viele Besucher des Queergottesdienstes haben Probleme, die aus ihrer
Homosexualitit resultieren oder ganzlich anderer Natur sind. Eine Losung
hierfiir bietet der Gottesdienst nicht und kann sie wohl auch nicht bieten! Er
besitzt Anstoltfunktion, indem er aktuelle Probleme zum Thema macht, die
vielen Besuchern »unter den Nageln brennen«. Ebenso bietet er eine Atmos-
phare der Gemeinschaft und (voriibergehenden) Geborgenheit. Die Losung
seiner individuellen Probleme muss daher jeder selbst — im Gesprich mit
Gott — finden. Dies gilt sowohl fiir die Organisatoren des Queergottesdiens-
tes wie flir seine Besucher.

Auch eine seelsorgerische Tatigkeit findet nicht statt. Es stellt sich die Fra-
ge, ob das Team in diesem Zusammenhang kiinftig mehr leisten kann und
will.



Marcus Weible/ Axel B. Kunze: Queergottesdienste 59

3. Fiinf Thesen zur Queerliturgie — theologisch-ekklesiologische Deutung
auf Basis der Niirnberger Erfahrungen

3.1 Der Queergottesdienst lebt von der gewandelten Form ehrenamtlichen
Engagements

a)  Der in den vergangenen Jahrzehnten zu beobachtende Wertewandel®
hat die Formen des klassischen Ehrenamts veréindert. Es gibt keinen Grund fir
einen ausgeprigten Pessimismus: Partizipatorisches Potenzial ist auch heute
vorhanden. Allerdings profitieren davon immer weniger die traditionellen
GroRorganisationen, zu denen auch die Kirchen zu rechnen sind. Die
lockere, netzwerkartige und insgesamt weniger verbindliche Struktur des
Queergottesdienstes kommt diesem Trend entgegen. Dennoch kann auch
das neuartige Projekt Queergottesdienst nicht auf den durchaus als klassisch
zu bezeichnenden »aktiven Kern« Engagierter verzichten. Die Unterschiede
zu traditionellen Gemeinden sind kleiner als erwartet.

b)  Eine bohrende Frage bleibt, ob die netzwerkartige Struktur der Queer-
gottesdienste dem — zumindest nach Aufen formulierten — eigenen politi-
schen Anspruch gerecht wird. Liturgie und Diakonie, Aktion und Kontempla-
tion gehéren untrennbar zusammen. Ein Gleichgewicht beider Waagschalen
hat sich im Fall der Queergottesdienste noch nicht eingestellt. Die Gefahr
einer drohenden »Privatisierung«, die sich vom (befreiungstheologischen)
Kampf um Emanzipation und Gleichberechtigung in der Kirche allzu vor-
schnell verabschiedet hat, muss weiter diskutiert werden.

3.2 Der Queergottesdienst betreibt Sammlung, nicht Gemeindebildung

Der von Bochinger in seiner Studie so genannte »Wanderer mit Spirituali-
tatsutopie«®, wie er sich in den Kirchen, aber neuerdings auch in der Schwu-

Folgende Wertverschiebungen werden in der Theoriedebatte um sozialen Wandel

diskutiert:

a) Postmaterialismusthese (R. Inglehart): von materialistischen zu postmaterialis-
tischen Werten.

b) Wertewandelsgesellschaft (H. Klages): von den abnehmenden traditionellen
Pflicht- und Akzeptanzwerten zu den expandierenden Selbstentfaltungswer-
ten.

o) Individualisierungsthese (U. Beck): Die zunehmende Individualisierung geht
mit einer gesellschaftlichen Pluralisierung an Lebensformen einher.

d) Erlebnisgesellschaft (G. Schulze): Traditionelles ehrenamtliches Engagement
(z. B. in Parteien, Kirchen oder Gewerkschaften) hat an Anschlussfahigkeit
verloren, da es der zunehmenden Erlebnisorientierung in der so genannten
»Fungesellschaft« nicht gerecht wird.

®  Siehe Anhang.



50 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

len Theologie” zeigt, gehort nicht zur Zielgruppe der Queergottesdienste.
Die Leute, die hier zusammenkommen, bringen ihre — mitunter sehr tiefe
— religiose Sozialisation bereits mit. Nach dem mehr oder weniger starken
»Bruch« durch das Coming-out wird diese im Queergottesdienst fortgesetzt.
Der Queergottesdienst lebt — wenn man so sagen will — von religiés-kirch-
lichen Voraussetzungen, die er nicht selbst geschaffen hat. Dies zeigt sich
auch am »mittleren« Altersdurchschnitt mit einer Tendenz »nach obenc.
Die Anschlussfahigkeit an den jiingeren Teil der Szene ist sehr gering. Der
Queergottesdienst betreibt starker Sammlung (iberzeugter schwuler Christen
und lesbischer Christinnen, die eine Ergdnzung zum Angebot traditioneller
Gemeinden suchen, als eigene Gemeindebildung.

3.3 Der Queergottesdienst ist Ausdruck einer »Verszenung der Kirche«

a)  Szene ist nicht nur ein Thema der »gay community«. Gegenwartig fin-
det eine Verszenung des kirchlichen Lebens statt.® Immer mehr Menschen
verlagern die Beduirfnisse, fiir die einst die Parochie zustiandig war, auf selbst-
gewdhlte Orte und Zusammenhange, in denen sie ihren Glauben leben. Pa-
rochie: Das ist die territorial abgegrenzte Kirchengemeinde, zu der jedes
Kirchenmitglied automatisch gehort, das in einem bestimmten Dorf, einem
bestimmten Ort oder in einem bestimmten Stadtteil wohnt.

b) Die neuen Gruppen werden von vielen als »ihre Gemeinde« betrach-
tet — unabhingig davon, ob jemand formell Kirchenmitglied ist oder nicht,
und ebenfalls unabhéngig davon, ob sich die Gruppe selbst als »Gemeindec
versteht oder nicht. Auf den Queergottesdienst bezogen, stellt sich die Frage:
Kann der Queergottesdienst ausschlieBlich begrenzt als Gottesdienstprojekt
verstanden werden, wie es die Veranstalter/das Queergottesdienstteam? be-
absichtigen, wenn die Mehrheit der Mitfeiernden selbst das Angebot eher als
Gemeinde begreift? — Noch nicht beantwortet ist an dieser Stelle die Frage,
was die einzelnen Szenen innerhalb der Kirchen verbindet und auch tatsich-
lich zu einer Kirche zusammenwachsen lasst.

7 Ein Ausdruck dieser Tendenz ist U. Mattmann, Coming In. Spiritualitit fiir Lesben

und Schwule, Miinchen 2002.
8 Vgl. C. Bochinger, S. 34-36.
In Niirnberg hat das Vorbereitungsteam die ausdriickliche Vorentscheidung ge-
troffen, ausschlieBlich einen Abendmahlsgottesdienst im Rahmen der kirchen-
und liturgierechtlichen Strukturen der ortlichen Landeskirche zu gestalten, aber
keine eigene »Gemeinde« aufzubauen.



Marcus Weible/ Axel B. Kunze: Queergottesdienste 51

3.4 Der Queergottesdienst ist konfessionell und liegt dennoch quer zu den
Konfessionen

a)  Innerkirchlich zeigt sich der Trend zu einer individuellen Beschrankung
der Beteiligung am kirchlichen Leben.' Viele Menschen begrenzen ihre spi-
rituellen, religiésen oder liturgischen Aktivititen auf ganz bestimmte Ereig-
nisse (das ist nicht unbedingt der »typische« einmalige Gottesdienstbesuch
an Weihnachten!), zum Beispiel ein ganz bestimmtes Wallfahrtsereignis,
regelmiRig wiederkehrende Tagungen in kirchlichen Bildungshdusern oder
besondere Gottesdienste, die nicht mehr an die wochentliche Sonntagsfeier
gebunden sind.

b)  Ein Punkt ist gerade vor dem ersten Okumenischen Kirchentag in Berlin
interessant: In den Queergottesdiensten entwickelt sich ein okumenisches
Abendmahls- und Eucharistiebewusstsein, das sich von den amtskirchlichen
Debatten im Vorfeld des Kirchentages schon weit entfernt hat."" Pointiert
gesagt: Wihrend die Kirchenleitungen noch diskutieren, haben Christin-
nen und Christen hier einfach damit begonnen, gemeinsam Abendmahl
zu feiern, ohne dass bereits alle theologischen Fragen geklart waren. Der
Queergottesdienst hat die Frage, tiber die kirchlich und theologisch immer
noch heftig gestritten wird, fiir sich beantwortet: Abendmahlsgemeinschaft
ist schon heute Zeichen und zugleich Bestarkung der Einheit; sie steht nicht
erst am Ende der vollen Kirchengemeinschaft. Das praktizierte Abendmahls-
bewusstsein, das sich aus einem Gefiihl christlich-spiritueller Verbundenheit
untereinander speist, ist bisher noch nicht durch ein geklirtes 6kumenisches
Abendmahls- und Eucharistieverstindnis gedeckt. Aber das ist auch gut so.
Denn die Queergottesdienste konnten sich als ein Weg dorthin erweisen.
Die Reflexion erwichst aus der Gemeinsamkeit im Feiern.

¢) Dennoch — und das ist wichtig zu betonen — bleibt der Niirnberger
Queergottesdienst nach einer Vorentscheidung im Vorbereitungsteam kon-
fessionell eindeutig gebunden (und ist nach dem Verstandnis der Organisato-
ren auch keine Basisgemeinde im strengen Sinne des Wortes). Damit ist ein
klar benannter kirchenpolitischer Anspruch auf Veranderung konkreter Kir-
chenstrukturen verbunden. Die gemeinsame Feier des Gottesdienstes macht
konfessionelle Bindung nicht tiberfliissig. Diese wird als gegenseitige Berei-
cherung erfahren. Fiir viele Mitfeiernde ist die eindeutige, aber einladend-of-
fene konfessionelle Bindung der Gottesdienste wichtig und entspricht ihren
religiosen Bedirfnissen.

19 vgl. C. Bochinger, S. 35 f.

"' In Niirberg wird in dkumenischer Offenheit evangelisch-lutherisches Abend-
mahl gefeiert; auftretende Differenzen — so ist festzustellen - liegen quer zu den
Konfessionen. Wahrend des CSD-Gottesdienstes hat bereits mehrfach eine luthe-
risch-altkatholische Interzelebration stattgefunden.



52 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

3.5 Der Queergottesdienst ist Ausdruck einer Individualisierung religiéser
Beteiligung

Innerkirchlich ist zu beobachten, wie sich — bemerkenswerterweise gerade
bei kirchlich Engagierten — Netzwerke alternativer Spiritualititsformen ent-
wickeln. Der traditionelle »amtskirchliche« Anspruch der »einen Gemeinde
vor Ort fiir alle« wird zunehmend zur Fiktion (die deutschen Kirchen sind
hier eher »Nachziigler«).? Die stadtischen Ballungsriume mit dicht beiein-
ander liegenden Gemeinden und oft nur schwer durchschaubaren Pfarrgren-
zen sind hier erwartungsgemal Vorreiter. Die Queergottesdienste diirfen
nicht allzu vorschnell, wie die vorstehenden Thesen klar gemacht zu haben,
zu einer spirituellen Avantgarde in der Kirche »verklart« werden. Dennoch
ist der Queergottesdienst ein weiterer Beleg fiir die innerkirchliche Differen-
zierung der pastoralen Strukturen.

4. Widerspruch, Einspruch, Zuspruch ... -
Perspektiven aus der Workshopdiskussion

a)  Netzwerkartige Initiativen werden innerhalb der groBkirchlichen Orga-
nisation und seitens der Kirchenleitungen weniger zur Kenntnis genommen
als feste »Gemeindebildungen«. Dies schafft Freiriume. Gleichzeitig muss
eine Kldrung des eigenen politischen Anspruchs weiter verfolgt werden, um
eine nicht gewollte Ghettobildung zu verhindern. Der Anspruch muss den
eigenen Moglichkeiten entsprechend realistisch formuliert werden (unter
Achtung des Wunsches nach »Privatsphire« auf Seiten der Gottesdienstge-
meinde). Auf jeden Fall gehort zu einer Liturgie, die sich diakonal versteht,
dass sie nach Aufen sichtbar ist (z. B. durch Pressearbeit, Teilnahme am Le-
ben der Gastgemeinde).

b)  Das Vorbereitungsteam in Niirnberg hat Vorentscheidungen getroffen
(z. B. bei der liturgischen Gestalt, der Einbindung in die vorgefundene Struk-
tur der Landeskirche/des Dekanates). Dies trifft nicht die Erwartungen aller
christlichen »Queers«. Der Kongress insgesamt hat gezeigt, wie groR hier
die Bandbreite theologischer Positionen und kirchlicher Erwartungen ist.
Queerliturgie ist nicht homogen. Oder anders formuliert: Die Versammlung
des Queergottesdienstes ist homosexuell, aber nicht homogen. Dies wurde
auch noch einmal in den Riickmeldungen deutlich, die im Anschluss an den
Workshop folgten. Es kénnen nicht alle bestehenden unterschiedlichen Er-
wartungen harmonisiert werden, aber die Vorentscheidungen der Organisa-
toren sollten klar benannt und transparent gemacht werden. Eine »Gemein-

"2 Vgl. C. Bochinger, S. 41-43.



Marcus Weible/ Axel B. Kunze: Queergottesdienste 53

deversammlung« kann hilfreich sein fiir den Ausgleich zwischen Team- und
Gemeindewiinschen.

c)  Der Umgang mit dem Abendmahl, der einen sehr intimen Bereich der
eigenen Religiositat beriihrt, sollte weiter beobachtet werden. Die Feier des
Abendmabhles findet in einer bestimmten konfessionellen Tradition statt (hier
lutherisch), gleichzeitig sollten unterschiedliche Abendmahlsauffassungen in
gegenseitigem Respekt geachtet werden (z. B. Abendmahlselemente nach
dem Gottesdienst in der Kapelle im kleinen Kreis konsumieren, nicht bei der
Agape verzehren, wenn dies bei katholischen Teilnehmern Befremden aus-
16st).

d)  Ein Teilnehmer sagte, dass der Queergottesdienst entgegen seinen Er-
wartungen gar nicht so verschieden ist von tibrigen landeskirchlichen Ge-
meindeerfahrungen. Die lockere Netzwerkstruktur birgt Chancen und Risi-
ken. Einer ihrer Vorteile liegt in der Offenheit fiir andere Gruppen, die sich an
den Gottesdienst anschliefen konnen (in Niirnberg z. B. »Zwischenraum«
oder die HuK-Regionalgruppe). Auf Dauer wird sich ein Mehr an Verbind-
lichkeit wahrscheinlich nicht ausschlieBen lassen, um dem Projekt Bestand
zu verleihen.

e) Ein weiterer Punkt hangt mit der Netzwerkstruktur zusammen: Die
Organisationsstruktur »schléft« zwischen den monatlichen Gottesdiensten.
Beim anschliefenden Beisammensein ist eine »Griippchenbildung« feststell-
bar; die Teilnehmerinnen und Teilnehmer bleiben in ihren angestammten
Gruppen, in denen sie beheimatet sind und mit denen sie in der Regel auch
gemeinsam zum Gottesdienst kommen. Daher sollten Formen entwickelt
werden, wie »Neue« begrit und willkommen geheilen werden kénnen
(dies allerdings unaufdringlich und nur nach Wunsch des oder der Einzel-
nen).

Der Queergottesdienst ermoglicht Begegnung in zwei Richtungen: Kir-
chenbindung ist stark emotional geprégt, Konversion wird daher immer ein
Minderheitenphdnomen bleiben. Aber gerade angesichts dieser Diagnose ist
der Queergottesdienst ein wichtiges Angebot. Er bietet grolkirchlich gebun-
denen Schwulen und Lesben die Moglichkeit, ihren Glauben selbstbewusst
im Raum der Kirche zu leben. Er ist damit gleichzeitig ein Weg, Kirche zu
gestalten und auf Dauer zu verandern. Schwul-lesbische Christinnen und
Christen werden zu Subjekten ihres Glaubens. Etwas Anderes kommt aber
noch hinzu: Der Queergottesdienst ist sowohl Teil der Kirche als auch der
Szene. Er holt die Themen Religion und Glaube in die Szene hinein, also
in einen Raum, wo tber religiose Themen kaum gesprochen wird. Wie im
Umfeld des Niirnberger Gottesdienstes deutlich zu sehen war, erzeugt der
Queergottesdienst innerhalb der »gay community« Anschlusskommunikati-
on und ermdglicht die Gemeinschaftsbildung schwul-lesbischer Christinnen
und Christen. Zusammengefasst |dsst sich sagen: Queergottesdienste sind so-
zialpastorale und missionarische Projekte in der Kirche wie in der Szene.



54 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

5. Anhang

An dieser Stelle sollen — um das religionssoziologische Bild zu vervollstindi-
gen — die tbrigen Profile religiéser Orientierung™ vorgestellt werden:

a) Der »Kerngemeindefromme«

»Hallo, ich bin T. Ich habe gehért, dal3 Ihr Euch hier in Berlin Gedanken iiber
das Thema Kirche machen wollt. Bevor ich Euch erzihle, was ich damit ver-
binde, will ich mich kurz vorstellen.

Ich bin vor kurzem 30 geworden. Inzwischen wohne ich in E. bei Erlan-
gen und arbeite als Angestellter in einer Bank. Ach ja, im vergangenen Jahr
habe ich geheiratet.

Kirche: Das ist fiir mich vor allem Gemeinde. Ich bin iibrigens katholisch.
Meine Familie, aus der ich komme, war nicht ibermdfiig fromm, aber der
regelmilige Gottesdienstbesuch gehérte fiir uns immer dazu. Schon als Kind
ging ich fast jeden Samstag abend mit meinen Eltern zur Vorabendmesse in
die Kirche. Ich weill zwar nicht genau warum, aber dieses allwéchentliche
»Ritual« hat mir gut gefallen. Der Rest ist schnell erzahlt und eigentlich nichts
Besonderes: Erstkommunion in der dritten Klasse — danach wurde ich Minis-
trant — Mitglied in der Pfadfindergruppe - Firmung.

SchlieBlich wurde ich selbst Gruppenleiter. Es kamen immer mehr Auf-
gaben dazu: Ich wurde von meinem Pfarrer gefragt, ob ich nicht fir den
Pfarrgemeinderat kandidieren wollte. So wurde ich Jugendvertreter im PGR.
AuBerdem engagierte ich mich in der katholischen Stadtjugendleiterrunde.
Im Sommer haben wir immer ein riesiges Zeltlager veranstaltet.

Meinen Freundeskreis habe ich in der Jugendarbeit gefunden. Das war
eine tolle Clique. Wir haben auch privat Vieles iibernommen. Ich bin da so
hineingewachsen und habe immer mehr Verantwortung iibernommen. Eines
ergab das andere. Es hat unheimlich viel Spall gemacht, Verantwortung zu
ibernehmen. Und vor allem habe ich viel dabei gelernt, auch fiir meinen
heutigen Beruf.

Wenn ich heute zur Kirche gehe, dann in meinem Stadtteil. Seit meine
Frau und ich dorthin gezogen sind, haben wir viele Kontakte schlieBen kon-
nen. Auch heute engagiere ich mich weiterhin in der Gemeinde: Ich bin
Mitglied im Pfarrgemeinderat und arbeite im Offentlichkeitsausschuss mit,
der regelmalig den Pfarrbrief herausgibt. Daneben sind meine Frau und ich
Mitglied in einem Familienkreis der Gemeinde.«

' Vgl. hierzu weiter oben Anm. 4.



Marcus Weible/Axel B. Kunze: Queergottesdienste 55

b) Die »Kasualienfrommex«

»GriB Gott, darf ich mich kurz vorstellen? Ich bin M. aus Nirnberg, 49 Jahre.
Ich arbeite als Lehrerin an einem Gymnasium.

Ja, was bedeutet Kirche fiir mich? Ich bin wohl evangelisch, aber zu wel-
cher Gemeinde ich eigentlich gehére, weils ich gar nicht. Wenn ich noch zum
Gottesdienst gehe, dann in die Stadtkirche — allerdings héchstens ein- bis
zweimal im Jahr, auf jeden Fall aber an Weihnachten. Ohne Cottesdienst ist
es kein richtiges Weihnachten; das gehort einfach dazu. Aber was der Papst
sagt, teile ich nicht.

Zur Kirche habe ich keine grofSartige Verbindung, aber austreten kommt
fiir mich nicht in Frage. Die Kirche macht ja mit der Kirchensteuer auch viel
Soziales. Und auf eine kirchliche Beerdigung will ich spéter nicht verzichten
mussen. Es ist es doch sicherer zu wissen, dass man irgendwie noch dazuge-
hért. Vielleicht brauche ich die Kirche ja einmal stirker als heute.

Als ich damals geheiratet habe, sind wir selbstverstindlich in die Kirche
gegangen. Das muss schon sein, so eine Hochzeit mit weillem Kleid, Orgel
und Gottesdienst. Es war ein schones Fest, das muss ich sagen, auch wenn
ich inzwischen wieder geschieden bin.

Ich erinnere mich gerne an die Gottesdienste in meiner Kindheit. Irgend-
wie war das schon ein festliches Cefiihl, wenn Oma und Opa mich zum
Cottesdienst mitnahmen.

Heute ist allerdings Vieles anders geworden: die neuen Lieder, die bunte
Stola der Pfarrerin tber ihrem Talar, die Kinderpredigten im Familiengottes-
dienst ... — Da kann ich mich irgendwie nicht dran gewdhnen. Ich weif3
nicht, ob diese Anderungen alle gut sind.«

¢) Der »nicht-plurale Traditionalist«

»Hallo! Ich bin B., 27 (na ja, inzwischen fast 28) aus Firth. Ich studiere BWL.
— Kirche: Das war fiir mich gestorben. Mit diesem Laden wollte ich nichts
mehr zu tun haben, so dachte ich.

Bis ich einmal den »Gottesdienst mit Biss« kennengelernt habe. Ein Kom-
militone, den ich aus einer Lerngruppe kannte, hat mich mitgenommen. Er
hat so geschwérmt, dass ich nicht widerstehen konnte, obwohl ich mich zu-
nédchst gestrdubt habe. Eigentlich wollte ich mir das Ganze nur einmal kurz
ansehen. Aber das war ganz anders, als ich Kirche bisher kannte.

Alle waren unheimlich nett zu mir. Ich habe mich gleich einbezogen
gefiihlt. Es herrschte eine sehr lockere Atmosphare. Aber viel wichtiger ist:
Die Leute sind wirklich von dem iiberzeugt, was sie sagen. Sie haben keine
Hemmungen, tiber ihren Glauben zu sprechen. Und sie machen keine fau-
len Kompromisse.



56 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Was Jesus von uns will, steht in der Bibel. Wir treffen uns jeden Montag im
Hauskreis, um dariiber miteinander zu sprechen. Wir treffen uns jedes Mal
bei einem anderen von uns und beginnen mit einem gemeinsamen Abendes-
sen. Vieles, was ich vorher fiir wichtig gehalten habe, sehe ich jetzt in einem
anderen Licht. Die vielen Partys, die Disko ... — da bin ich doch nur vor mir
selber davongelaufen.

Doch etwas fehlt noch: Momentan lebe ich allein. Ich hoffe, dass ich eine
Partnerin finden werde, mit der ich meinen Glauben teilen kann.«

d) Die »spirituelle Wanderin mit Spiritualititsutopie«

»Hallo! Euer Thema, mit dem lhr Euch an diesem Wochenende beschattigt,
finde ich spannend. Kann ich mich kurz vorstellen? Ich heille M., wohne in
B., einer kleinen Stadt in Oberfranken, bin 35 und lebe mehr oder weniger
offen lesbisch. Ich arbeite als Krankenpflegerin. Die meisten meiner Kolle-
ginnen wissen inzwischen Bescheid. Ich komme aus einer katholischen Fa-
milie.

Christlich war ich schon immer irgendwie, aber kirchlich .. Nein! Das ist
mir zu eng: nur Regeln und Verbote. Die Kirche redet immer nur von Siinde
und moralisiert stindig. Doch selbst nehmen sie ihre eigenen Regeln nicht
ernst, das ist scheinheilig.

Viel wichtiger als irgendeine Morallehre ist mir die persénliche Erfahrung.
Glauben heilt fiir mich, Vieles auszuprobieren. Das kann ich nicht in der
normalen Gemeinde, wo alles in denselben Bahnen abliuft wie vor dreiRig
Jahren.

Ich besuche oft Meditationswochenenden. Das ist mir wichtig. Dort er-
lebe ich eine Spiritualitit, die mir mehr bringt als jeder Sonntagsgottesdienst
in der Pfarrei. Die Kirche interessiert mich immer weniger, seit ich meinen
eigenen spirituellen Weg gefunden habe.«

Marcus Weible, Queergottesdienstteam Nirnberg. Zuletzt Verdffentlichung in der
WirksTatt 4/2002 »Die Kirche als Arbeitgeber — eine Bestandsaufnahme im Spiegel
leshisch-schwuler Interessens.

Kontaktadresse: Martin-Mauerer-Weg 4, D-93053 Regensburg.

Axel B. Kunze, Queergottesdienstteam Niirnberg. Zuletzt Veréffentlichung in der
WErksTATT 4/2002 »Ein Pfarrer auf der Bithne. Priesterpoker«.

Kontaktadresse: Postfach 18 69, D-96009 Bamberg.



Georg Terhart: »lhr aber seid ein auserwihltes Geschlecht. . .« 57

Georg lerhart

»lhr aber seid ein auserwihltes Geschlecht. . .«

Predigt innerhalb der liturgischen Eréffnungsfeier auf den
Queer-Gemeindentagen vom 11. bis 12. Januar 2003 in Miinster
zum 1. Petrusbrief/

L IEBE SCHWESTERN und Brider,

Gemeindentage fiihren uns hier zusammen. An unterschiedlichen Orten
leben wir mit anderen Menschen etwas, von dem wir glauben, dass es nicht
nur ein zufilliges und beliebiges Zusammensein ist, sondern von Gott ge-
wollte und begleitete Gemeinschaft. Im Zentrum der einzelnen Projekte und
Gemeinden steht daher auch die Feier der Gemeinschaft vor Gott. Wir feiern
nicht das Werk einzelner Griinderpersonlichkeiten und zelebrieren nicht un-
sere lesbische oder schwule Identitit. Im Kern geht es darum, Gott zu loben
und ihn zu danken fiir sein Wirken an uns. Im Namen Gottes kommen wir
zusammen.

Daher steht Gottes Wort am Beginn der Gemeindentage. Die ausgewahl-
te Stelle, der 1. Petrusbrief, lenkt die Aufmerksamkeit auf eine frithchristliche
Gemeinde, die zunichst in groRer zeitlicher und rdumlicher Distanz zu uns
hier in Miinster stehen mag. Vielleicht kénnen wir aber im Blick auf eine
zunichst fremd erscheinende Gemeinde die eigenen Erfahrungen neu und
anders sehen. Auch hier, auf diesem Treffen, steht ja der Austausch tiber die
unterschiedlichen Gemeindeerfahrungen im Vordergrund. Der Blick auf ein
anderes Projekt oder auf eine andere Gemeinde kann die Sicht des Eigenen
schirfen und bereichern.

Die Gemeinde, an die der 1. Petrusbrief gerichtet ist, befindet sich in
groBer Bedringnis. Das Schreiben entstand wohl in der Zeit der Christenver-
folgung unter Kaiser Nero. Die Gemeinde stellte sich die Frage, wie sie sich
verstehen kann, in einer Umwelt, in der sie angefeindet wird. Wie ldsst sich
die Frohe Botschaft verkiinden in einer Zeit, in der alles gegen die Gemeinde
zu sprechen scheint? Die Anfeindungen richten sich nicht gegen die dulere
Erscheinungsform der Gemeinde. Sie treffen sie in ihrem Kern. Der Anpas-



58 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

sungsdruck richtet sich auf das, was die Gemeinde ausmacht, auf ihre Iden-
titat. Haufiger bezeichnet der Brief daher die Adressaten als die, die in der
Fremde leben. Fremd — ohne sicheren Ort, angefeindet und unverstanden in
der Wahl ihrer christlichen Lebensweise. Der Briefschreiber ruft der Gemein-
de aber in Erinnerung, was der Grund ihrer Existenz ist: Es ist Christus. Durch
ihn fanden die Christen einst einen Ausweg aus der todbringenden ererbten
Lebensweise der Viter. Im Glauben an Christus findet die Gemeinde auch
jetzt zur Hoffnung auf ein befreites Leben.

Lesben, Schwule und andere Queers kennen die Erfahrung, innerhalb der
Kirchen keinen Ort fiir ihr Leben zu haben. Aus ihrer Suche nach religioser
Beheimatung gingen die Gottesdienstinitiativen hervor. Viele von uns enga-
gierten sich in ihrer Kindheit und Jugend in traditionellen evangelischen oder
katholischen Pfarreien, nicht wenige sogar iberdurchschnittlich. Irgendwann
aber stellte sich dann die Frage, die wohl viele von uns kennen: Queer le-
ben und Engagement in der Pfarrei? Wie geht das zusammen? Der von den
Vitern (und an weniger exponierten Stellen auch von Miittern) der Religion
ererbte Lebenszusammenhang bot uns keinen Lebensraum. Die Lebenswei-
se der Viter und das Wissen um die eigene existenzielle Bestimmung liefen
uns zu Fremden werden. Wie kdnnen wir also leben in einer Welt, in der wir
uns als Fremde erfahren? Eine Vielzahl moglicher Antworten lassen sich auf
diese Frage finden.

Eine Reaktion konnte darin bestehen, die Segel zu streichen. Die tragen-
den und bergenden Erfahrungen mit der Kirche gehéren dann bleibend der
Jugendzeit an. Es bleibt die Erinnerung an eine tiefreichende Lebenserfah-
rung, zu der der Weg heute versperrt zu sein scheint. Im Blick auf das eins-
tige unbefangene Verhiltnis zur Kirche steigt Trauer auf, die leicht in Wut
umschlagt.

Eine andere Antwort auf die Frage, wie eine queere Lebensweise und reli-
gioses Engagement sich vereinbaren lassen, geben wir hier an diesen Tagen.
Ja, es ist moglich queer zu leben und sich mit anderen christlich orientierten
Menschen als Volk Gottes zu begreifen. An immer mehr Orten legen wir
Zeugnis dafiir ab, dass sich religitses und queeres Leben nicht ausschlieRen,
sondern sich gegenseitig durchdringen.

Die Gemeinde des 1. Petrusbriefes verbindet diese Hoffnung auf ein ge-
meinschaftliches Leben jenseits der ererbten Lebensweise der Viter mit der
Person Christus. Im Horen auf Gottes Wort lebt Christus inmitten der Ge-
meinde. Und die Christen in der Gemeinde erfahren sich als Neugeborene
durch Gottes Wort, neugeboren zu einem neuen Volk, in dem nicht eine



Georg Terhart: »lhr aber seid ein auserwahltes Geschlecht. . .« 59

bestimmte ldentitit, wie Jude, Heide, Mann oder Frau, mafigebend fiir an-
dere ist. Gottes Volk lebt eben nicht von Kategorien, mit denen Menschen
sich identifizieren. Es wird gendhrt und lebt allein vom Wort Gottes, von
dem es im Petrusbrief heilt, dass es seinerseits lebt und bleibt, auch dann
noch, wenn die Worte, Themen und Identifikationen der Menschen langst
vergangen sind. Neugeborenen Kindern gleich kann die Gemeinde von der
geistigen Milch des Gotteswortes trinken. Durch seinen Verzehr wichst sie
heran und findet zu ihrer eigentlichen Bestimmung. Und Bestimmung der
Gemeinde ist es, Gottes Volk zu sein. Mit Bildern aus dem Alten Testament
unterstreicht der Brief die besondere Erwdhlung zum Volk Gottes: Auser-
wihltes Geschlecht, kénigliche Priesterschaft, heiliger Stamm), Volk, das sein
besonderes Eigentum wurde.

Viele werden die Erfahrung kennen, wie mit zunehmendem Engagement
in dem Projekt oder der Gemeinde, Glaube und queeres Leben in ein neues
Verhiltnis zueinander kommen. Die Fremde von einst weicht einem Gefiihl
der Beheimatung in dem Projekt oder der Gemeinde. Es ist gut, dass Queer-
gottesdienste und -gemeinden zu Lebensrdumen werden, in denen immer
mehr Menschen Geborgenheit finden und ihrer Lebensberufung niher kom-
men.

»Euch, die Ihr glaubt, gilt diese Ehre.« So heift es im Brief. Auch wir diir-
fen uns hier fiir dieses Treffen diesen Satz zusagen lassen. Wir diirfen uns
als Gottes auserwihltes Geschlecht verstehen. Unsere Erfahrungen als queer
lebende Menschen bringen wir als Bausteine fiir den Bau eines geistigen
Hauses ein. Das geistige Haus ist die Gemeinde. Auf das Leben einer jeden
und eines jeden kommt es an, so wie es ist. Keine und keiner muss eine an-
dere oder ein anderer werden, um an Gottes Volk teilzuhaben. Euch, die ihr
glaubt, gilt diese Ehre, auserwihltes Geschlecht Gottes zu sein. Die entschei-
dende Frage bei jeder Erwihlung in der Bibel lautet aber: Auserwahlt, wozu?
Wohl kaum, um uns als konigliche Priesterschaft selbst zu beweihrduchern.

Der Petrusbrief formuliert den Auftrag der Erwihlung seiner Adressaten-
gemeinde so: »Damit ihr die groRen Taten dessen verkiindet, der euch aus
der Finsternis in sein wunderbares Licht gerufen hat.« Es geht darum, die
Taten Gottes zu verkiinden, aber nicht irgendwelche Taten Gottes, sondern
die Taten des Gottes, der an uns handelt, der uns aus der Finsternis ans Licht
gerufen hat, der uns aus der Zerstreuung in der Fremde zu seinem Volk zu-
sammengefiihrt hat. Gottes Handeln, sein Werk ist es, wenn vereinzelte
Menschen, die wegen ihrer sexuellen Orientierung von Menschen ausge-
schlossen wurden, nun aber als Gottes auserwihltes Geschlecht, als seine
konigliche Priesterschaft sich hier in Miinster zu Gemeindentagen versam-
meln.



60 Communio Sanctorum: Kirche und QueerCommunity

Auf diesen Gemeindentagen geht es aber nicht um uns selbst. Es geht vor
allem um die, die noch immer in der Finsternis sitzen, die darauf warten,
dass ihnen die groflen Taten dessen verkiindet werden, der uns aus unseren
Finsternissen und Entfremdungen in sein wunderbares Licht gerufen hat. Ver-
lieren wir daher nicht die aus dem Blick, die auch in unseren Projekten und
Gemeinden keine oder noch keine Heimat gefunden haben. Fragen wir uns,
wie wir bei uns mit Mehrheitsverhdltnissen umgehen! An einigen Orten gibt
es mehr Manner als Frauen, mehr Katholiken als Protestanten. Wohl fast im-
mer befinden sich Menschen mit schweren Krankheiten in der Minderheit.
Finden auch sie Raum fiir ihre Lebenserfahrungen?

Welchen Raum nehmen in Gespriachen die Themen schwul, lesbisch,
katholisch, evangelisch, krank, gesund, geoutet, ungeoutet usw. ein? Welche
Themen, und damit Menschen, schliefen wir aus?

Wir sind nicht Gemeinde fiir uns selbst, sondern fir die, die in der Fins-
ternis sitzen, die in der Fremde leben, die nicht vorkommen kénnen oder
dirfen mit ihrem Leben, die fir den Bau des Gotteshauses von denen, die
meinen den Bauplan zu haben, verworfen werden, an denen man Anstof3
nimmt, denen kein Erbarmen geschenkt wird.

Gottes auserwahltes Geschlecht schlielst niemanden aus. Lassen wir uns
auf diesen Gemeindentagen hier in Miinster deshalb vor allem von denen
ansprechen, die bei uns noch keinen Ort gefunden haben, die noch in der
Fremde leben. Vielleicht kénnen am Montag dann einige Menschen mehr
den Schluss des Abschnittes aus dem Petrusbrief nachvollziehen:

»Einst ward ihr nicht sein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk, einst gab es
fiir Euch kein Erbarmen, jetzt aber habt ihr Erbarmen gefunden.«

Georg Terhart, kath. Theologe, z. Zt. Studium Lehramt Germanistik, Queergemeinde
Miinster. Zuletzt Mitautor des Beitrags »Analyse der Queergemeinde Miinster« in der
WERKSTATT 4/2002.

Korrespondenzadresse: Ronnebergweg 47, D-48151 Miinster, georgterhart@web.de.



Meartin Hiittinger: Liebessprache — Freundschaftsgesten 61

Offene Werkstatt

Martin Hiittinger
&

LiebeSSpracht{a{ —UFreundschaFtsgesten

Mittelalterlich-mystischer Minnetanz um gleichgeschlechtliche
und erotische Liebe und Freundschalt

ANN-MANNLICHE Freundschaftsgesten und Liebesbeweise

hatten ihren »Sitz im Leben« der mittelalterlichen hofisch-ritterlichen
und geistlich-klerikalen Gesellschaft. Diese nach »auBen zur Schau getrage-
ne Liebe und Freundschaftc erfuhr im Hochmittelalter in den Klostern und
Gelehrtenstuben angesehener Theologen eine in Mystik gefasste Sublimie-
rung. Als postulierte vita evangelica und apostolica wurde diese »vollkomene
Freundschaft« projeziert auf den Geliebten in der Gestalt Jesu Christi. Die
leiblich-korperliche Begegnung erfuhr eine Metamorphose hin zur geist-
lich-seelischen Ergriffenheit, welche sich gleichfalls in das Gedachtnis und
Herz der »liebenden Seele« einpragte. Parallel zu dieser Entwicklung drang-
te eine aufstrebende theologische Neuausrichtung gleichgeschlechtliche
Freundschaftsgesten zuriick. Anselm von Canterbury (1070-1087 Erzbischof)
unterstiitzte als Nestor der Friihscholastik die auf Kongenialitat beruhende
geistige Begegnung augustinischer Leitprinzipien, konkret die christliche
Verhiltnisbestimmung zwischen Philosophie und Theologie, Vernunft und
Glauben, objektivem Tatbestand und subjektivem Erfahrungserlebnis. Er
wollte nicht erkennen, um zu glauben, sondern er glaubte, um zu erkennen
(neque enim quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam).! Die

Vgl. Friedrich Kempf, Die innere Wende des christlichen Abendlandes wihrend
der gregorianischen Reform. In: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der Kirchenge-
schichte I1l/1. Die mittelalterliche Kirche. Erster Halbband: Vom kirchlichen Friih-
mittelalter zur gregorianischen Reform, Freiburg i.Br. 21985, S. 485-539; hier:
STH37:



62 Offene Werkstatt

Sprache der Ratio erhielt den Vorzug gegeniiber der Sprache des Herzens.
Konkrete gleichgeschlechtliche Liebe und Freundschaft gerieten zwangs-
laufig in die Miihlsteine zwischen stheologischer Vernunftc und ssubjektiver
Empfindung:. Gleichzeitig formierte sich in der hochmittelalterlichen Mystik
(vor allem auch derjenigen der Nonnenkléster) eine provokative Antwort zur
ekklesialen Mannertheologie.

1. Physische und symbolische Représentationen ménnlicher Freundschaften

Bereits Hugo von St. Viktor, einer der bedeutendsten Theologen der Friih-
scholastik in der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts, weitete den Ehebegriff
so aus, dass selbst zwei Partner des gleichen Geschlechts den Wunsch ha-
ben kénnten, »einen unaufloslichen Bund lobenswerter Liebe« zu schlieRen.
Denn nicht die kérperliche Vereinigung (copula carnalis), sondern der Kon-
sens der Liebenden (consensus facit matrimonium) fiihre zur giiltigen Ehe-
schlieBung.” Die Liebe zwischen Partnern gleichen oder verschiedenen Ge-
schlechtes stehe grundsitzlich auf einer Stufe, da »im tibrigen die Kategorien
societas und amor unterschiedslos die Liebe zwischen Mann und Frau und
die Freundschaft zwischen Partnern des gleichen Geschlechts erfassen. «

Ein Monch der Abtei Ferrieres erwihnte in der Vita Alcuini (823/829),
dass ein Priester namens Sigulf dem Leiter der Domschule von York Alkuin
ab 780 sehr zugetan war (perpetuo ut illi iam haereret) und die beiden sich
so sehr liebten (tantum se diligere mutuo), dass der Anschein erweckt wur-
de, als sahe man Rebekka als Ehefrau des Isaak oder Anna als Gemahlin des
Tobias vor sich (ut cerneres Rebeccam Ysaac et Annam Tobiae copulatam).
Ihre unverbriichliche Lebenspartnerschaft entsprach dem Idealbild ehelicher
Treue, da diese auf Dauer angelegt, auf habituelle Vertrautheit gegriindet
und gegentiiber anderen Freundschaften in diesem Sinne ausschlieRlich war.
Zudem wurden in hochmittelalterlichen Texten die Begriffe fiir Liebe (amor,
caritas, dilectio, amicitia) wechselseitig gebraucht. Klaus van Eickels merkt
dazu an: »Eine spezifische Terminologie, die sexuell motivierte von anderen
Beziehungen abhebt, ist nicht nachweisbar. Es bestand daher auch keine
Notwendigkeit zwischen gleichgeschlechtlichen und gegengeschlechtlichen
Bindungen zu unterscheiden.«*

?  Vgl. Klaus van Eickels, Die Sprache der Liebe und die Gesten mannlicher Freund-
schaft im Mittelalter. Vortragsskript fiir die 2. Tagung des Arbeitskreises fiir interdis-
ziplindre Mannerforschung: Kultur-, Geschichts- und Sozialwissenschaften (AIM
Gender) mit der Akademie der Dibzese Rottenburg-Stuttgart, Referat Geschichte
(07.11.-09.11.2002), Stuttgart-Hohenheim 2002, S. 1-12; hier: S. 1; 12. - Wertvolle
Anregungen zum ersten Punkt entnehme ich diesem Forschungsbeitrag.

Klaus van Eickels, Die Sprache der Liebe und die Gesten ménnlicher Freundschaft
im Mittelalter, S. 2.

Klaus van Eickels, Die Sprache der Liebe und die Gesten mannlicher Freundschaft
im Mittelalter, S. 3.



Meartin Hiittinger: Liebessprache — Freundschaftsgesten 63

Zu den zeichenhaften Gesten physischer Intimitit zahlten der Kuss auf
den Mund unter Mannern als Signum der Friedensbereitschaft und Zunei-
gung unter Gleichrangigen, die wechselseitige Umarmung bei BegriiBungen
und Friedensschliissen, und das gemeinsame Essen und Schlafen in einem
Bett. Paradigmatisch dafiir sind die Aussohnungsrituale der beiden galizi-
schen Adligen Sichar und Chramnesind im 6. Jahrhundert, von denen Gregor
von Tours berichtet, oder die Streitbeilegung des Bischofs Otto von Straburg
und elsissischen Grafen Hugo VII. 1088/89, von denen der Chronist Johann
von Bayon im 14. Jahrhundert schreibt. Auch die Heiligen Drei Konige wur-
den ikonographisch in einem Bett schlafend illustriert, wahrend der Engel
in ihren Traumen warnend einen anderen Heimweg anmahnte. Dennoch
bestand neben diesem idealisierenden Diskurs mann-mannlicher Liebe und
Freundschaft unverbunden der repressive Diskurs von Siinde und luxuria,
von ziigellosem Lebenswandel unter Subsumtion homosexueller Akte. Im
Alltag assoziierte die mannliche Kriegergesellschaft des frithen Mittelalters
und die héfisch-ritterliche Gesellschaft emotionale und reprasentative Bin-
dungen zwischen Minnern keineswegs mit einer Tendenz zu homosexuel-
lem Verhalten.® Erotische Spannungen wurden in ritualisierten Gesten und
wichtigen symbolischen Reprasentationen der Freundschaft bei Regenten
und Adligen, aber auch bei den niedrigen Standen nicht wahrgenommen
und ausgeblendet, insofern plausible und sozial akzeptierte Motive fur die
bilaterale Zuneigung der Manner erkennbar waren.

Die detaillierten Bestimmungen vieler Kloster- und Ordensconsuetudines
belegen indes das Bewusstsein, dass solche physische Intimitdt Gelegenheit
zu homosexuellen Handlungen bieten konnte, da diese expressis verbis fiir
jeden Monch ein Bett und einen zum nachbarlichen Bett angemessenen
Abstand vorschrieben. Die Sittenreinheit des monastischen Lebens sollte
gewibhrleistet und demonstrativ zur Schau gestellt werden. Ein signifikan-
tes Beispiel fiir die unterschiedlichen MaBstibe innerhalb und auferhalb
der Klausur dokumentiert die Vita Bernhards von Clairvaux aus der Feder
Gottfrieds von Auxerre: »Als Bernhard seinem Freund Hugo von Vitry sei-
nen Entschluss mitteilte, in ein Kloster einzutreten, weinte Hugo. Bernhard
verbrachte daraufhin die Nacht mit Hugo in einem sehr schmalen Bett, das
kaum Platz fiir einen von ihnen bot. Dass er seinen Freund durch die Geste
hingebungsvoller Freundschaft von der Richtigkeit seines Entschlusses tiber-
zeugte, gilt dem Verfasser als Ausweis der Heiligkeit Bernhards, obwohl er
wusste, dass ihm wenig spéter solches Verhalten nicht mehr erlaubt gewesen
ware. «°

5 Vgl. Klaus van Eickels, Die Sprache der Liebe und die Gesten mannlicher Freund-
schaft im Mittelalter, S. 3-8.

&  Klaus van Eickels, Die Sprache der Liebe und die Gesten mannlicher Freundschaft
im Mittelalter, S. 10. — Ein Verdikt homosexueller Handlungen galt in erster Li-
nie mannlichen Klerikern, wie Petrus Damiani in seinem sLiber Gomorrhianus«



64 Olfene Werkstatt

2. Von Minne und Liebeslager im mittelalterlichen Frauenkloster

Mechthild von Magdeburg (ca. 1207-1282), zundchst Mitglied einer Begi-
nengemeinschaft’ in Magdeburg und ab etwa 1270 Nonne nach dem Zis-
terzienserideal im Kloster Helfta, verfasste ein sieben Biicher umfassendes
Werk »Das Fliefende Licht der Gottheit:. Diese Schrift ist geprdgt von der
Erotik ihrer Sprache. Hochstes Ziel dieser Mystik war die Vereinigung der
Seele mit Gott. Bilder der bereits vorgestellten mittelalterlichen Liebesgesten
bei Mannern fanden hier in abgewandelter transzendental-heterosexueller
Version ihren Niederschlag: »Er durchkiisst sie mit seinem gottlichen Munde,
wobhl dir, ja mehr als wohl, ob der iiberherrlichen Stunde! Er liebt sie mit aller
Macht auf dem Lager der Minne, so kommt sie in die héchste Wonne und in
das innigste Weh, wird sie seiner recht inne.«* Mechthild lieR die gottliche
Minne? das Liebeslager beschwaren, wo die christliche Seele als Braut und
Frau in ekstatischer Weise auBer sich geriet und sich lieben lieB, bis ihr die
Sinne vergingen. Die Magistra aus Helfta griff auf bekannte Topoi ihrer Zeit
zurlick, die zum einen im profanen Kontext kaum anstoRig wirkten, zum an-
deren jedoch eigene religiose Erfahrungen authentisch und prézise zum Aus-
druck brachten. Zwischen der Sprache der Mystik und der Erotik erkannte
sie wohl einen strukturellen Zusammenhang, welcher diese Transformation
erst ermdglichte. Die patriarchale Theologie der Friihscholastiker sah auch
prompt ein Problem der Idiomenkommunikation darin.”® Neben der fiir die
christliche Tradition provokativen hofischen Minnelyrik verwandte Mechthild
das Hohe Lied des Ersten Testamentes. Diese nichtreligiosen Liebeslieder wa-
ren Lieder der Sehnsucht mit erotischer Symbolik. Die Redaktion, welche
diesen Text in den jiidischen Kanon aufgenommen hatte, sah offensichtlich

darlegte: Die Edition Mignes in der Patrologia Latina (PL 145, 159-190) ist jetzt

ersetzt durch: Kurt Reindel (Hg.), Die Briefe des Petrus Damiani. Teil I, Miinchen

1983 (MGH. Die Briefe der deutschen Kaiserzeit 4), Nr. 31, S. 284-330.

Vgl. Barbara Henze, Menschwerden im Verstehen der Vergangenheit. Eine kir-

chengeschichtliche Perspektive, erldutert am Fall der Beginen. In: Dies. (Hg.), Stu-

dium der Katholischen Theologie, Paderborn 1995, S. 128 f.

& Mechthild von Magdeburg, Das flieRende Licht der Gottheit (FL II, 23). Zweite,
neubearbeitete Ubersetzung mit Einfiihrung und Kommentar von Margot Schmidt
(MyGG I/11), Stuttgart 1995. — Dass diese Stelle offenbar Anstof erregt, zeigt die
Herausnahme dieser Textstelle in einer neueren Edition der Autorin: Mechthild
von Magdeburg, »ich tanze, wenn du mich fiihrstc. Ein Hohepunkt deutscher
Mystik. Ausgewdhlt, (ibersetzt und eingeleitet von Margot Schmidt, Freiburg i.Br.
u.a. 2001.

¢ Vgl. Otfrid Ehrismann, Art. sMinne«. In: Ders., Ehre und Mut, Aventiure und Min-

ne. Hofische Wortgeschichten aus dem Mittelalter, Miinchen 1995, 5. 136-147.

Vgl. Hildegund Keul, »Du bist ein inniger Kuss meines Mundes«. Die Sprache der

Mystik — Eine Sprache der Erotik. Am Beispiel Mechthilds von Magdeburg. In: Mi-

chael Bangert/Hildegund Keul (Hg.), »Vor dir steht die leere Schale meiner Sehn-

sucht«. Die Mystik der Frauen von Helfta, Leipzig 21999, S. 95-111; hier: S. 96.



Martin Hiittinger: Liebessprache — Freundschaftsgesten 65

ihre eigenen Erfahrungen mit dem Heiligen hier auf angemessene Weise aus-
gedriickt."! Es mag absurd klingen, aber erst die Klausur ermoglichte dieser
Frau eine Entfesselung ihres weiblichen Begehrens, ein Uberschreiten der
Grenzen von Anstand und Sitte, ein Zuriicklassen von Verboten und bot zu-
gleich Raum fiir ihre Leidenschaften, welche sie selbstbewusst forderte und
deren Erfiillung sie einklagte.”” Die >trunkene Kiihnheit der Braut im Hohen
Lied war fiir die Mystikerin eine Herausforderung besonderer Art, da sie die
Wiirde der Frau verkorperte und den Frauen eine Stimme bzw. Sprache mit
eigenem Akzent verlieh. Denn im Mittelalter war das weibliche Begehren
keineswegs frei; der Mann hatte in der Ehe die rechtlich verbriefte Herrschaft
iiber die Frau, desgleichen im theologischen Diskurs. Das Faktum der an
Universititen von gelehrten Herren diskutierten Frage, ob denn Frauen nach
dem Bild Gottes geschaffen seien, steckte den Rahmen der Geschlechterhie-
rarchie hinreichend ab."

Mechthilds Minne-Mystik thematisierte sexuelle Ekstase, libidindses Be-
gehren und (iberschwingliche Intensitdt erotischen Erlebens. So warb die
gottliche Minne beispielsweise um die {iberaus dngstliche Klosterseele, um
diese in das Minnebett Gottes zu fiihren und verhiefs ihr hochste Wonne. Die
rechtgliubige Seele indes verweigerte sich mit einem Hinweis auf geltende
klosterliche Regeln und Vorschriften: »Ich bin in einem heiligen Orden, ich
faste und wache und bin ohne Hauptsiinden. Ich bin genug gebunden.«'* Die
Consuetudines zu iibertreten und die Gleichférmigkeit des Klausuralltags zu
durchbrechen lag auBerhalb ihres Horizonts. Beharrlich lockte jedoch die
Minne die Seele aus ihrer Enttiuschung, Verbitterung und Verhartung: »Eia,
Liebe, nun lass dich wecken. (...) Eia, Liebe, nun lass dich minnen, und weh-
re dich nicht mit finsteren Sinnen!«'> Wie von einer Verfiihrerin sprach die
Mystikerin tiber die Minne Gottes. An einer anderen Textstelle forderte Gott
diese Seele zum Tanz auf und befahl: »lhr sollt nackt sein!«'® Solche Diktion
wurde sowohl im profanen als auch im religiosen Kontext als gravierende
Provokation verstanden. Wie anders sollte Mechthild von Magdeburg Uber
jene unwiderstehliche Verlockung des Lebens in der Liebe Gottes schrei-

11 vgl. Othmar Keel, Deine Blicke sind Tauben. Zur Metaphorik des Hohen Liedes
(Stuttgarter Bibelstudien 114/115, hg. v. Helmut Merklein u. Erich Zenger), Stutt-
gart 1984, 5. 11-17.

Vgl. Hildegard Keul, »Eia, Liebe, nun lass dich wecken!« Das Hohelied und die

Anrufung des weiblichen Begehrens in Mechthild von Magdeburgs >FlieBendem

Licht der Gottheit:. In: Bibel und Liturgie 70/2, 1997, S. 105-114.

13 vgl. Elisabeth Géssmann, Art. »Gottebenbildlichkeit:. In: Elisabeth Gassmann/
Elisabeth Moltmann-Wendel u.a. (Hg.), Worterbuch der Feministischen Theolo-
gie, Giitersloh 1991, S. 177-181.

4 Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit (FL II, 23).

15 Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit (FL 11, 23).

16 Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit (FL [, 44).



66 Olfene Werkstatt

ben, welche Klostermauern, Kleidung, Regeln und Gebote {iberschritt? Wie
sollten sich iiberwaltigende Erfahrungen ekstatischen Rausches und zutiefst
erlebte Einigungen mit dem Geliebten mitteilen lassen? Die Verwirklichung
eigener Liebes- und reziproker Beziehungsfihigkeit erkannte die Helftaer
Nonne in der Transgression der Grenzen: Mystik als Entgrenzung und Uber-
schreitung.'” Die Endlichkeit des Daseins suchte sie zu iiberwinden: »Ich bin
in dir, du bist in mir, wir konnen einander nicht niher sein, denn wir sind
beide in eins geflossen und sind in eine Form gegossen und verbleiben so
ewig unverdrossen.«'® Mit hingebungsvoller Intensitdt forderte sie Gott auf:
»Eia, Herr, liebe mich innig, und liebe mich haufig und lange!«'? Mechthild
versuchte zwar ihre Erotik und Mystik deutlich von der weltimmanenten
Versuchung des Teufels und von den Lockungen des Fleisches zu differenzie-
ren.? lhre schriftlich fixierten Zeugnisse dokumentieren jedoch andere Ein-
sichten: »Und ich warte dein im Baumgarten der Minne und breche dir die
Blumen der siilen Einung und bereite dir da ein Bett aus dem erquickenden
Grase der heiligen Erkenntnis.«”’

Mechthild von Magdeburg initiierte mit dem >FlieBenden Licht« auch
einen befreiungstheologischen und kirchenpolitischen Diskurs.” Seit Mitte
des 13. Jahrhunderts fielen die Beginen von Magdeburg in Misskredit. In der
Ditzesansynode von 1260 unternahmen die kirchlichen Oberen den Ver-
such, die Beginen zu disziplinieren und dem Pfarrklerus unterzuordnen. Ih-
nen wurden dabei die geistliche Autoritat einer selbststandigen Leitung ihrer
Gemeinschaften und die freie Wahl der Beichtvater abgesprochen, die geist-
liche Fiihrerschaft von Frauen bestritten und sie selbst zum pastoralen Objekt
degradiert. Insofern war ihr Werk offene Kritik an der Kirchenleitung und Wi-
derstand gegen die lebens- und existenzbedrohende Beginenverfolgung. Der
klerikalen Frauenverachtung setzte sie ihre (iberwaltigende Minne-Erfahrung
entgegen, die in der Erkenntnis kulminierte, dass der Ursprung jeder Frau
in der gottlichen Trinitit selbst sei: »Mich erschuf die Minne an demselben
Ort.«? lhr kirchenpolitisches Engagement war folgerichtig eine Frucht ihrer
Mystik und ihre Mystik war eine Frucht ihres konfliktreichen Lebens in und
mit der Kirche.?*

7 Vgl. Georges Bataille, Die Erotik. Neutibersetzung v. Gerd Bergfleth, Miinchen 1994.

18 Mechthild von Magdeburg, Das flieende Licht der Gottheit (FL 111, 5).

'*  Mechthild von Magdeburg, Das fliekende Licht der Gottheit (FL I, 23).

20 Vgl. Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit (FL I, 44).

2 Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit (FL 11, 25).

Vgl. Danielle Regnier-Bohler, Literarische Stimmen, mystische Stimmen. In: Geor-

ges Duby/ Michelle Perot, Geschichte der Frauen. Bd. 2: Mittelalter. Hg. v. Chris-

tiane Klapisch-Zuber, Frankfurt a.M. 1993, S. 435-494.

2 Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit (FL I, 22).

2 Vgl. Danielle Regnier-Bohler, Literarische Stimmen, mystische Stimmen, S. 442.
—Vgl. Hildegund Keul, »Du bist ein inniger Kuss meines Mundes«, S. 110.



Martin Hiittinger: Liebessprache — Freundschaftsgesten 67

Dass durch das Medium der »visio« jedoch auch eine antisodomitische
Theologisierung seitens der Nonnen und Beginen ihren unheilvollen Anfang
nahm, in der Phantasien (iber die Hollenqualen der Sodomiter und sehe-
rische Vorwegnahmen spiterer Inquisitionsprozesse thematisiert wurden,
darf nicht iibersehen werden.?> So formulierte Hildegard von Bingen ihre
Ablehnung nonprokreativer Sexualitét, rekurrierend auf den Schopfungsmy-
thos: »Wenn ein Mann bei seinem Samenerguss mit einer Frau vereint ist,
ergielt er seinen Samen an die richtige Stelle. So gibt einer vergleichsweise
gekochtes Essen aus dem Topf auf eine Schiissel zum Essen. Ist er dabei aber
nicht mit einer Frau vereint, sondern mit einem Geschopf, das nicht sei-
ner menschlichen Natur entspricht, dann ergielt er seinen Samen auf eine
schandliche Weise an die unrechte Stelle. So nimmt einer vergleichsweise
gekochtes Essen aus dem Topf und schiittet es auf die Erde.«*® Im Einzelfall
erfiillten die Diffamierungen sicherlich den Zweck, ungeliebte Spirituale und
die Observanz erfiillenden Kleriker in den Nonnenklostern von der kirchli-
chen Obrigkeit abberufen zu lassen.?” Eine polemische Invektive konnte in
diesem Sinne dulerst effektiv sein!

3. Gleichklang seelischer Tiefe zwischen Freund und Freund

Die Zisterziensermystik mittelalterlicher Mannerklgster stilisierte das vormals
antike Freundschaftsideal eines Vergils oder Ciceros sowie den David-Jona-
than-Bund (1 Kon 18,1-4) als auch das Freundschaftsverstindnis im vierten
Evangelium (Joh 15,13-15) zur amicitia spiritualis. Ein Double-bind-System
wurde damit installiert: Mann sollte Manner lieben, aber Mann durfte nicht
homosexuell sein. Mann gehorchte und verdringte die Widerspriiche und
Mann lebte in einem System von Verwirrung und Abhangigkeiten, welche
nur die hierarchische Macht zusammen zu halten vermochte: Geistliche Ori-
entierung an Mannern und gemeinsames Leben bei stringenter Verachtung
der Homosexualitat.”® Deutlich wird dies an der Christus-Johannes-Gruppe,

> Vgl. Sven Limbeck, Phlegmatiker, Kindden und Sodomiten. Bemerkungen zur Ho-
mosexualitit im medizinisch-naturkundlichen Fachschrifttum des Mittelalters. In:
Wolfgang Popp u.a. (Hg.), FORUM Homosexualitdt und Literatur 21 (1994), Sie-
gen 1994, S. 21-44.

*® Hildegard von Bingen, Heilswissen. Von den Ursachen und der Behandlung von
Krankheiten. Ubers. u. hg. von Manfred Pawlik, Freiburg u.a. 1991 (Herder Spek-
trum, 4050), S. 173.

27 Auch Petrus Damiani (1007-1072) instrumentalisierte den »sodomitischen
Schmutz« im »Klerikerorden«, um sein Lesepublikum hinsichtlich der Anliegen
der gregorianischen Reform zu mobilisieren, und dies mit einem Riickgriff auf die
Sodom-Mythe. — Vgl. dazu: Helmut Puff, Die Stinde und ihre Metaphern. Zum
Liber Gomorrhianus des Petrus Damiani. In: Wolfgang Popp u.a. (Hg.), FORUM
Homosexualitit und Literatur 21 (1994), S. 45-77; hier: S. 56-58.

%8 Vgl. Klaus Theweleit, Mannerphantasien 1+2, Bd. 2, Frankfurt a.M./Basel 2000,
S.334f.



68 Offene Werkstatt

einer gotischen Andachtsskulptur der Johannesminne um 1320, in der Ab-
teikirche des ehemaligen Zisterzienserinnenklosters Heiligkreuztal nahe bei
Riedlingen/Donau. Das Bild sollte die Empfindungen des Betrachters wieder-
geben, aber schwul sollte es keineswegs interpretiert werden.?

Verinnerlichung und Spiritualisierung menschlicher Sinnenhaftigkeit war
fortan Programm des Christen, zumal des Klostermdnches. Gesetzesgehor-
sam und Pflicht nahm ein aufzahlendes und aufhaufendes Wesen an, um Af-
fekte zu regulieren und im Sinne der Tugendaneignung Formen der Selbstdis-
ziplinierung und -regulierung einzuiiben.>* Bei Wilhelm von St. Thierry (ca.
1080-1148/49) begegnet uns bereits die vollige Umwortung und Umwertung
einer habituellen Freundschaft in eine rein geistliche: »Du liebst uns also in
dem MalBe, als Du uns zu Deinen Liebhabern machst. Und wir lieben Dich
in dem Male, als wir von Dir Deinen Geist empfangen, der Deine Liebe ist,
der in alle verborgenen Tiefen unserer Neigungen eindringt und sich ihrer
bemachtigt, um sie vollkommen auf Deine wahre Reinheit und Deine reine
Wahrheit hinzuwenden, zum vollen Einklang mit Deiner Liebe.«*' Raimun-
dus Lullus (1235-1316) lieferte in seinem mystischen Tagebuch >Vom Lie-
benden und Geliebtenc< nurmehr eine Vision homoerotischer Freundschaft:
»Der Freund und der Geliebte begegneten einander, und der Geliebte sprach
zu seinem Freunde: »Es ist nicht notig, dass du etwas sagst. Schau mich nur
an und gib mir ein Zeichen mit den Augen. Deine Blicke sind die Worte fiir
mein Herz, und ich gebe dir, was du wiinschest.« (...) Man fragte den Freund,
wo seine Liebe den Ursprung genommen habe. Er antwortete: >In dem Adel
meines Geliebten.c Das ndmlich hatte ihn dazu gebracht, den Geliebten,
und im Geliebten seinen Nachsten zu lieben. Man fragte den Freund: sWas
ist deine dunkelste Finsternis?« Er antwortete: »Dass mein Geliebter fern ist.«
—>Und was ist dir das hellste Licht?« — yDass mein Geliebter bei mir ist.««*?
Unmissverstandlich skizzierte Aelred von Rieval in autobiographischer Ab-
sicht seine personliche Metanoia: »Als ich noch Kind war und zur Schule
ging, wo ich mich sehr freute, weil meine Gefahrten mich gern hatten, in
einem Alter, das zwischen Tugenden und Lastern hin und her schwankte,

% Vgl. Justin Lang, Herzensanliegen. Die Mystik mittelalterlicher Christus-Johannes-

Gruppen, Ostfildern 1994, S. 8-11.

Vgl. Arnold Angenendt, Liturgik und Historik. Gab es eine organische Liturgie-

Entwicklung? (Quaestiones Disputatae. Begriindet von Karl Rahner und Hein-

rich Schlier. Hg. v. Peter Hiinermann und Thomas Soding, Bd. 189), Freiburg u.a.

2001. Besonders nachschlagenswert ist der zweite Teil dieser Monographie: Ritus

und Liturgie in historischer Perspektive.

1 Wilhelm von St. Thierry, De contemplando Deo 11 (PL 184, 365-380).

#  Raimundus Lullus, Vom Liebenden und Geliebten. Zitiert nach: Wilhelm Nyssen,
Einleitung. In: Aelred von Rieval, Uber die geistliche Freundschaft. Lateinisch-
deutsch. Ins Deutsche (ibertragen v. Rhaban Haacke, eingeleitet v. Wilhelm Nys-
sen, Trier 1978, S. VIII-XXIV; hier: S. XIX.

30



Meartin Hiittinger: Liebessprache — Freundschaftsgesten 69

ergab ich mich ganz den Neigungen und setzte alles auf die Liebe. Nichts
Siikeres, nichts Erfreulicheres, nichts Heilsameres gab es fiir mich als Lieben
und Geliebtzuwerden. Immer wihlend neue Freunde und Freundschaften,
flatterte mein Herz hierhin und dorthin. Das Gesetz der wahren Freundschaft
war mir unbekannt, und ich lieR mich iffen von dem, was ihr dhnlich sah.
Endlich aber kam mir ein Buch in die Hinde, das Tullius tiber die Freund-
schaft geschrieben hatte, und ich sah sofort an den gediegenen Grundsdtzen
und am glianzenden Stil, wie wertvoll und angenehm es war. Zwar hielt ich
mich noch nicht reif fiir eine so erhabene Freundschaft, freute mich aber
doch, eine feste Form fiir echte Freundschaft gefunden zu haben, um mich
aus den vielen Umwegen meiner Neigungen und Gefiihle zuriickrufen zu
kénnen. Damals gefiel es Gott dem Herrn in seiner Giite, mich vom Irrweg
auf den rechten Pfad zu stellen, mich vom Falle aufzurichten, mich Aussat-
zigen mit heilender Hand zu reinigen; ich sagte der Welt »Lebe wohl!« und
ging ins Kloster. (...) Ich wollte geistig lieben und vermochte es nicht. Darum
beschloss ich, ein Buch {iber die geistige Freundschaft zu schreiben und mir
selbst die Regeln einer keuschen und heiligen Liebe vorzustellen.«*

4. Von der Verkiimmerung der menschlichen Sinnesorgane

Liebkosungen sollten nur der Seele als einziges Sinnesorgan zuteil werden,
proklamierte Wilhelm von St. Thierry.** Denn diese gleicht einem Garten
der geordneten Liebe, erginzte Bernhard von Clairvaux (1090-1153).*
Mit Schriftzitaten angehduft verstieg sich Meister Eckhart (ca. 1260-1328)
zu jener Dichotomisierung, dass der duBere und leibliche Mensch nur Un-
kraut, Bosheit, Untugend und Unwert symbolisiere, der innere und geistige
Mensch hingegen Frucht, Gutheit, Tugend und héchsten Wert.*® Theologisch-
mystische Uberformungen und intraklausurale Uminterpretationen haben
den profanen Wert gleichgeschlechtlicher Freundschaft und Liebe minimiert
und letztlich diskreditiert. In kirchlich legalisierter und kanalisierter Form
iiberdauerte die amicitia infolgedessen nur als eine spirituelle Anwandlung.
Die Verabsolutierung der unio mystica verschob nachhaltig die Koordinaten
mann-mannlicher Liebessprache und Freundschaftsgesten von vormalig po-
sitiven Achsenwerten hin zu negativen.

33 Aelred von Rieval, Uber die geistliche Freundschaft. Lateinisch-deutsch. Ins Deutsche
tibertragen v. Rhaban Haacke, eingeleitet v. Wilhelm Nyssen, Trier 1978, S. 3.

¥ Vgl. Wilhelm von St. Thierry, Meditativa Oratio 3 (PL 180, 213 B-C).

35 Vgl. Emil Naszalyi, Mit Bernhard von Clairvaux ins Abenteuer der Liebe. Hg. und
eingeleitet v. Gertrude Sartory, tibers. v. Ida Koch, St. Ottilien 1989, S. 158.

3 Vgl. Meister Eckhart, Das Buch der gottlichen Trostung. Ins Neuhochdeutsche
tibertragen v. Josef Quint, Frankfurt a.M. 1987. Deutscher Traktat: Vom edlen
Menschen, S. 65-79; hier: S. 68 f.



70 Offene Werkstatt

Brian McINeil

Sexueller Missbrauch, Homosexualitit, Aids

-U\was sagt das alternative Lehramt dazu?

PRICHT MAN in der katholischen Kirche vom Lehramt (magisteri-

um), dann meint man gemal der gegenwartigen theologischen Einen-
gung meistens den Papst, vielleicht durch Kardinal Joseph Ratzinger oder
sonst eine vatikanische Kongregation vertreten. Die Bischife nehmen teil an
diesem Lehramt, vorausgesetzt freilich, dass sie genau das lehren, was der
Heilige Vater zu lehren vorgibt.

Nun gibt es aber in der katholischen Kirche seit iiber 150 Jahren ein al-
ternatives Lehramt, welches aus den angeblichen Empfingern himmlischer
Botschaften besteht. Viele der behaupteten Erscheinungen und Privatoffen-
barungen finden wenig Resonanz unter den Glaubigen. Wer aber allen Erns-
tes glaubt, dass gewisse Menschen einen unmittelbaren Zugang zu Gott (z.B.
durch Marienerscheinungen) haben, raumt ihnen notwendigerweise eine
Kompetenz ein, die kein Papst oder Bischof haben kann. Fiir diese Sichtwei-
se besitzt eine stigmatisierte Ordensfrau dank ihrer mystischen Gaben eine
Autoritat in Glaubensfragen, die kein Kardinal jemals besitzen wird. Was
er sagt, kommt ja nur aus seinen theologischen Studien. Niemand, der die
Hirtenbriefe der deutschen Bischofe hort, kime je auf den Gedanken, diese
seien die Frucht unmittelbarer Gottesbegegnung. Was dagegen die Mystike-
rin sagt, kommt aus dem Beriihrtsein durch das Géttliche! Warum also sollte
man auf die Bischéfe oder den Papst horen, wenn es Mystiker gibt?

Freilich ist das »ordentliche« Lehramt der Gefahren dieses alternativen
Lehramtes bewusst. Seit vielen Jahrhunderten behauptet ja der Vatikan, in
diesem Bereich die exklusive Entscheidungskompetenz zu besitzen. Mo-
derne Beispiele solcher Entscheidungen sind die Heiligsprechungen von
Schwester Faustina Kowalska (+ 1938) und Pater Pio von Pietrelcina (+ 1968)
sowie die Seligsprechung von zwei der Seherkinder von Fatima (1917). Da-
mit werden die Privatoffenbarungen als Bekriftigungen der offiziellen kirch-
lichen Lehre bezeichnet und dem kirchlichen »System« einverleibt.



Brian McNeil: Sexueller Missbrauch, Homosexualitit, Aids 4|

Um Papst Johannes Paul Il. gegentiiber ganz fair zu sein, muss man beto-
nen, dass hier keine zynische Manipulation oder Ausbeutung der Volksfrom-
migkeit im Interesse des ordentlichen Lehramtes vorliegt. Es ist liber jeden
Zweifel erhaben, dass der Papst selber von der Echtheit dieser »{ibernatiirli-
chen« Phinomene {iberzeugt ist. Er identifiziert sich selber mit dem »Bischof
in weilen Gewidndern,« der im so genannten dritten Geheimnis von Fatima
erwihnt wird, und er ist ehrlich iberzeugt, dass beim Attentat auf dem Pe-
tersplatz am 13. Mai 1981 (dem Fatimatag, wow!!!) die Muttergottes person-
lich sein Leben rettete. (Mit anderen Worten: Das strukturelle Problem der
katholischen Kirche ist, dass wir gegenwirtig vom Aberglauben des Heiligen
Vaters regiert werden.)

Es bleibt trotzdem eine gewisse, schlieBlich unaufhebbare Diskrepanz
zwischen den ausufernden Privatoffenbarungen, die gegenwirtig Millionen
von Katholiken in ihren Bann ziehen, und dem niichternen Anspruch der
vatikanischen Behorden, die Wahrheit des Glaubens begrifflich festlegen zu
konnen.

Persénlich neige ich als kiihler Nordeuropder dazu, die Privatoffenba-
rungen zu disqualifizieren. Quatsch, sage ich gerne — wer braucht das alles?
Vielleicht miisste ich doch diese Haltung revidieren. Neulich las ich namlich
ein Interview mit einem hochqualifizierten Rapresentanten des alternativen
Lehramtes, in welchem dieser ein beispielhaftes Schweigen in Bezug auf
gewisse Themen zeigt, zu denen das offizielle Lehramt der Kirche nur allzu
gerne Aussagen macht.

Es geht um Herrn Ivan Dragicevic, einen der Seher von Medjugorje, der
seit Juni im Jahr 1981 die Muttergottes sieht — dreidimensional, wie er im In-
terview mit »The Catholic Weekly« (Sydney/Australien) am 9. Februar 2003
betont: »Das heift, ich sehe sie und spreche mit ihr, so wie mit lhnen. Ich
kann sie beriihren. Wenn Sie mich fragen, wie alt sie ist, wiirde ich sagen,
etwa 26 oder 27 Jahre.«

Der Interviewer — und wer verdachte es ihm? — mochte diese Gelegenheit
ausniitzen, um Auskunft zu bekommen. Was sagt die Muttergottes zum Krieg
gegen den Irak? Dazu Ivan: »Sie bittet uns standig um das Gebet fiir den Frie-
den, dass wir uns fiir den Frieden und fiir den Heiligen Geist 6ffnen.« Der
Interviewer fragt: »Befinden wir uns in der Endzeit?«, und Ivan antwortet mit
einem knappen »Nein.« Ein wohltuendes Schweigen, kénnte man meinen.
Dann aber geht es weiter:

»Die Kirche steht seit einiger Zeit aufgrund der Missbrauchsfalle unter
Angriffen. Hat die Jungfrau Maria mitgeteilt, was sie dazu meint?« Ivan ant-
wortet ausweichend: »Die Jungfrau Maria hat nichts direkt dariiber gesagt.
Aber ich sehe, dass sie uns indirekt darum bittet, besonders fiir diese Anlie-
gen zu beten. Sie betet immer fiir ihre Kinder. Sie schaut auf diese Welt, nicht
nur auf die Priester. Sie sieht die Krise der Familie. Wie viele Scheidungen,



72 Offene Werkstatt

wie viele Abtreibungen, wie viele heimatlosen Kinder ... die Jungfrau Maria
betet fiir all dies.«

Der Interviewer lasst nicht locker: »Die Kirche hat eine klare Einstellung zur
Homosexualitdt. Hat die Jungfrau Maria etwas dariiber gesagt, ob sich Homose-
xualitdt gegen Gott richtet?« Die Antwort des alternativen Lehramtes lautet:

»Konkret hat sie nichts dariiber gesagt. Die Kirche ist kompetenter, ent-
sprechende Regelungen zu erlassen. Die Jungfrau Maria hat sich zu dieser
Situation nicht geduBert. Sie betet einfach standig. [Our Lady is not entering
into this situation. Our Lady just always prays].«

Spater kommt die Frage: »Ist AIDS eine Strafe Gottes?« Ivan antwortet:
»Die Jungfrau Maria hat nichts Konkretes dariiber gesagt [Our Lady hasn’t
said anything in a concrete way about this].« Dann fiigt er dazu: »Ich mochte
jedoch sagen, dass 2,3 Millionen Leute in Afrika an dieser Krankheit sterben.
Und das sind zuviele. Es ist ein Problem, weil die Reichen und die Armen
einander nicht helfen. Menschen wissen nicht, wie sie miteinander umgehen
und miteinander teilen sollen.«

Lassen wir dem Ivan seine Statistik; sein Englisch ist nicht sehr gut, obwohl
seine Frau Amerikanerin ist, und vielleicht wollte er etwas anderes ausdrii-
cken. Um die genaue Zahl der Erkrankten geht es hier ja nicht, sondern um die
Einstellung dieses Mannes, der als (angeblicher) Seher der Muttergottes unter
unzdhligen Katholiken eine Sonderstellung einnimmt. Was sagt also Ivan zu
den Fragen des sexuellen Missbrauchs, der Homosexualitdt, und der theologi-
schen Bewertung von Aids? Er sagt gar nichts! »Our Lady is not entering into
this situation.« Mit anderen Worten: Der Himmel, so wie er ihn in seinen mys-
tischen Erlebnissen in Medjugorje erfahrt, hat ganz andere Priorititen. Und
unsere Prioritdt auf Erden miisste die gerechtere Umverteilung der Ressourcen
zwischen Reichen und Armen sein, nicht die Zuweisung von »Schuld«.

Diirfte man diesbeziiglich die Hoffnung duBern, dass das ordentliche Lehr-
amt der Kirche ein bisschen mehr auf das alternative Lehramt hdren mochte?
Von dem Papst, dem Heiligen Stuhl und den Bischofskonferenzen konnen wir
gar nicht erwarten, dass sie zur Homosexualitdt etwas Positives sagen; dazu
fehlen ihnen ja die menschlichen und biografischen Voraussetzungen, ge-
schweige denn die Bereitschaft, auf das Zeugnis schwuler Christen zu horen.
Vielleicht konnten sie aber (iberlegen, warum die sonst so mitteilsame (fast hét-
te ich gesagt: geschwitzige) Muttergottes von Medjugorje zu diesen kirchen-
politisch brennenden Themen gar nichts zu sagen hat. Und vielleicht konnten
sie sich vornehmen, sie nachzuahmen? Das wirde der Kirche gut tun!

Brian McNeil ist katholischer Pfarrer in Miinchen. Fiir die WerkstaTT schrieb er zuletzt
»Der Liebende fand den Geliebten. Zwei frithchristliche Gebete« in Heft 1/2002.
Korrespondenzadresse: Gotthelfstr. 3, D-81667 Miinchen, BMcNeil@t-online.de.



Martin Hiittinger: Verhiillte Kommunikation 73

Martin Hiittinger
8

Verhiillte Kommunikation

| Kirchliche Hin- und Herrichtung
gleichgeschlechtlich empfindender Kirchendiener

TANDIG HOREN WIR von neuen Skandalen in der Kirche iiber

padophile oder homosexuelle Priester." Sie sind so hdufig, dass man sich
kaum noch dariiber aufregen kann. Sie haben keinen Uberraschungswert
mehr, weil sie quasi erwartbar geworden sind.? Ich will mich aber weder mit
Verbrechen noch mit Heuchelei abfinden.?

Mich interessiert das unsichtbar Allgegenwirtige gewisser Ent- und Ver-
hillungen, welche es kirchlicherseits zu kommunizieren gilt.* Als passio-

' Vgl. H. Wachter, Aufstand im Krenn-Reich. In: News 25/2002, berichtete von ei-
ner geheimen Diakonenweihe eines deutschen Theologiestudenten durch Bischof
Kurt Krenn in St. Polten, dem wegen des Verdachts auf padophile Neigungen die
Weihe im Erzbistum Miinchen-Freising verweigert wurde. Krenn tber die Sex-
Vorwiirfe: »Ich kenne die Gerlichte, habe sie seit Monaten gepriift, es ist absolut
nichts dran!«

*  Dazu eine Nachricht in: Christ in der Gegenwart Nr. 20/2002: »Der New Yor-
ker Dompfarrer Eugene Clark entfachte eine heftige Debatte durch seine Beob-
achtung und Bemerkung, dass in vielen amerikanischen Priesterseminaren und
Noviziaten eine verbreitete shomosexuelle Atmosphdre: vorherrsche. Das sei ein
nicht zu unterschitzendes Problem. Ahnlich dulerte sich der Bischofskonferenz-
Vorsitzende Wilton Gregory. Er bestitigte das Problem. Er befiirchtet, dass mehr
und mehr eine auch in sexueller Hinsicht einseitige Auswahl von Priesteramts-
kandidaten zustandekommt. (...) Das Ziel miisse sein, »sicherzustellen, dass die
Priesterseminare nicht von homosexuell orientierten Mdnnern dominiert werden
diirfen, sondern wir miissen auch schauen, dass die Kandidaten, die wir bekom-
men, psychisch, emotional, spirituell und intellektuell gesund sind.««

*  Vgl. Mark D. Jordan, Der Skandal und die Kultur des Schweigens. In: WeSTh 9

(Heft 4/2002), S. 364-369; hier: S. 366f.

Vgl. Frank Bockelmann, Entwaffnend ist die Unschuld riesiger junger Schnuten.

In: Stiddeutsche Zeitung Nr. 145 v. 26. Juni 2002, S. 18. Wertvolle kommunikati-

onstheoretische Ansdtze zur Analyse der nachfolgenden empirisch wahrgenom-



74 Offene Werkstatt

nierter Kirchenflaneur staune ich iiber ein Massenphdnomen, das ebenso
leicht iibersehen wird wie die Altdre und Simse beherrschenden Putti in
einer Rokokokirche. Die Vorlaufer dieses Phdnomens losten vor gut 450
Jahren bei den christlichen Frauen ein Gefiihl des Mitleids und bei den zu-
meist heterosexuellen Mannern Beklemmung aus. Damals namlich wurden
die kirchlichen Herren der Dogmenindustrie, berauscht vom Trienter Konzil
(1545-1563), siichtig nach schwarzen Talartrdgern, die ihren seelsorglichen
Dienst als komfortable Kleidergestelle ohne irritierende Korperlichkeit ver-
sehen sollten.* In den Presbyterien, Chorgestiihlen und Konvikten hielten
atherische Wesen Einzug.® Da beschlich viele Kirchenmanner der Verdacht,
man wolle ihnen Motive der Selbstverachtung beibringen.

1. Die Heimat dieser Manner ist das Verhiillungsprogramm

Heute ist das Verhiillte im katholischen Milieu allgegenwartig, unerbittlich
asexuell zu sein fiir Kirchenkarrieristen unerldsslich. Die Idee der Ziichtung
ungeschlechtlicher Kérper triumphiert schon vor ihrer gentechnischen Re-
alisierung.” Auf den Weihestufen stolzieren Uniformierte, wenn auch nicht
in hellen Scharen. Sie stammen nicht aus Miinster, Stuttgart oder Miinchen,
sondern aus Verhiillungsprogrammen. lhre geistesabwesenden Gesichter
beim gottesdienstlichen Marathon verwandeln Kirchenrdume in ortlose Ka-
thedralen, in ein Paradise Now! Die unerkldrte Geschlechtsnorm ist strenger
als alles bisher Dagewesene, aber eben doch die Norm.

Insbesondere die geistlichen Asketen verharren in einem Zustand trance-
artiger Selbstkontrolle. Diese Rolle scheint wie geschaffen fiir homosexuelle

menen Symptome und Phanomene verdanke ich diesem Artikel des Kommunika-
tionsforschers.

Dazu G. Teichtweier, Kleidung. Patristisch-mittelalterliche Stellungnahme. In: J.
Hofer/K. Rahner (Hg.), Lexikon fiir Theologie und Kirche VI, Freiburg i.Br. 21957-
1965, S. 325f: »Die Kleidung hat somit Individual- und Sozialfunktion. Von einer
Theologie der Kleidung sprechen die Viter, wenn sie lehren, dass anstelle des
durch die Urstinde verlorenen Gewandes der gottlichen Herrlichkeit nunmehr
die Kleidung den Menschen davor bewahrt, sich und den Mitmenschen in der
geschlechtlichen Wiirde zu erniedrigen.«

Vgl. E. Kammermeier, Klerikale Kleidung. In: J. Hofer/K. Rahner (Hg.), Lexikon
fiir Theologie und Kirche VI, Freiburg i.Br. 21957-1965, S. 326f. Die Farbe des
schwarzen Talars (Soutane) ist 1565 erstmals vom 1. Provinzialkonzil zu Mailand
vorgeschrieben worden.

Eugen Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines Ideals, Miinchen 1992, S.
171-177, spricht im Zusammenhang mit der klerikalen Kleidung von einer »Form
der Zerst6rung des Individuellen durch das Kollektive« und von einer »amiisanten
Wiederkehr bzw. Dennochdurchsetzung des Verdrangten« (S. 176) sowie »Aus-
schaltung des Personlichen« und »Zerstérung des Natiirlichen (...) durch die Mas-
ke einer kiinstlich {ibergezogenen Einheitsform des Religidsen« (S. 177).



Martin Hiittinger: Verhiillte Kommunikation 75

Ménner, die sehnlichst im kirchlichen Dienst Erfiillung suchen. Hier brau-
chen sie nur wenig Verlegenheit tiber den verachteten Kérper zeigen. Fleisch,
das unkontrolliert nach Fleischlichem zittert, ist ausgemustert. An wehrhafter
Autarkie und zerbrechlicher Anmut mangelt es jedoch. Schwule sind die
Idealbesetzung, da Verhiillen und Verbergen von fleischlichen Mysterien ihr
Lebensaxiom ist.® Die sich verhiillenden Individuen, man spricht bereits vom
»coming in«, erwecken den Eindruck, einer prazisen Programmierung zu fol-
gen. Sie tun nichts Absichtsloses, gehen aber in keiner Tatigkeit auf, hangen
sich an nichts Konkretes und wahren so die Option auf alles mogliche. Als
Fetisch der Reinheit strebt der kasteite Korper eine geschlechtsneutrale, rein
geistige Haltung an: die der unbedingten Kirchenorientierung.

2. Das beliebte Kirchenspiel der Gedngstigten

Nachdem die schwule Kérperbeschaffenheit ihre substanzielle Bedeutung
verloren hat, unterwirft sie sich unanfechtbaren Normierungen. Diese kom-
pensieren moglicherweise den Verlust von Verbindlichkeiten bestehender
Beziehungen. Die Norm setzt sich im {ibrigen unabhdngig vom Bewusstsein
durch. Sie festigt sich durch Verdrangung ebenso wie durch Propaganda.’
Bei alledem provoziert das kirchenbesessene Mitldufer- und Strebertum kein
Aufsehen, geschweige denn Widerstand. Der Gehorsam gegeniiber dem
»Weder-sexuell-aktiv-noch-homosexuell-veranlagt«-Imperativ  scheint die
Genugtuung dieser Kirchendiener Gber ihr Priesteramt keineswegs zu damp-
fen. Ordination als Einsicht in die Notwendigkeit der Verhiillung sexueller
Orientierung?

Der Reichtum der kirchlichen Welt erschlief8t sich nur denen, die sich
aufopfern.'® Das ist weitgehend bekanntes Gesetz. Weil es zum Gebot des
Zolibats und zum Verbot der Homosexualitat keine von der romischen Hie-
rarchie angesehene Alternative gibt, stolen sich nur einige unbeugsame

8 Vgl. Eugen Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines Ideals, S. 580-602. Der

Theologe skizziert die besonders giinstigen Begleitumstiande innerhalb kirchlicher

Strukturen fiir Homosexuelle. Seine psychoanalytischen Erklarungsversuche dazu

sind hingegen wissenschaftlich fragwiirdig und keineswegs gesicherte Erkennt-

nis.

Vgl. Barbara Leitner, Die Furcht vorm starken — und vorm schwulen Mann. In:

Stiddeutsche Zeitung Nr. 98 v. 27./28. April 2002, S. VI.

19 Gregor der GroRe (1.), Regula Pastoralis. Wie der Seelsorger, der ein untadeliges
Leben fihrt, die ihm anvertrauten Gldubigen belehren und anleiten soll. Hrsg.,
tibers. u. mit e. Einl. vers. v. Georg Kubis, Graz u.a. 1986, S. 137: »Diejenigen,
denen die Siinden des Fleisches fremd sind, muss man dagegen warnen, damit
sie um so mehr auf der Hut vor einem jahen Sturz sind, je hoher sie stehen. Man
muss sie wissen lassen, dass der Versucher ihnen auflauert und mit um so mehr
Pfeilen auf sie eindringt, je liberragender der Standort ist, den sie einnehmen. Sei-
ne Wut flammt um so héher empor, je ungebrochener die Kraft bleibt, mit der er



76 Offene Werkstatt

Querdenker daran.'" Was der beschleunigte Enzykliken- und Dekretenter-
ror abfordert und was er anbietet, jagt Hochwiirden in eine Konkurrenz der
Selbstentmannung. Asexuellen verhiillten Gestalten traue ich blindlings zwei
Schliisselkompetenzen zu: unverbindlich und wahlerisch zu sein.

Diplomtheologen als Aspiranten auf den Kirchendienst miissen heute
darauf gefasst sein, im Lauf ihres Priester- und Pfarrerlebens durchschnitt-
lich fiinf- bis siebenmal den Arbeitsplatz zu wechseln. Auf diesem Parcours
werfen sie immerfort Ballast ab: Bindungen, Erwartungen, Gewohnheiten,
den Charakter. Darauf reagieren ihre Kérper. Die Ara der treuen Vasallen
ist passe. Selbststandige Pfarrherrn, Pastoralconsultants und professionelle
Gemeindeadministratoren schlittern pseudo-solidarisch mit geiibter Kor-
persprache und Stimm-Modulation zu heterogenen Seelsorgseinheiten,
Amtskollegen und Glaubigen. Sie wenden jeden innerkirchlichen Ruin und
zahlenmaligen Abwirtstrend zum christlichen Erfolg (Kenosis) und erleiden
mit gemeindeinternen Erfolgen amtskirchlichen Schiffbruch. Ihre Kontakte
sind schattenhaft und unverbindlich. Vorliufigkeit als Dauerzustand legt auf
ihre Gesichter den infantil-entschlossenen Ausdruck geistlicher Fitness: der
Bereitschaft, das bisher Geleistete und Erduldete zu entwerten und aus dem
Stand wieder bei Null anzufangen. Da die Amtstriiger immer wieder unver-
sehens auf den parochialen und episkopalen Priifstand kommen, muss schon
der erste Anschein fiir sie sprechen: der asexuelle und vor allem nicht-homo-
sexuelle Korper. Den Karrieristen, die zum gleichen Fleische neigen, bleibt
einfach nicht genug Zeit, um ihre verhiillte multiple Persénlichkeit erfolg-
reich auszuspielen. Sie sehen aus, als hitten sie nur eine einzige.

Zur seelischen Grundausstattung der Geistlichen gehort heute die auf-
oktroyierte Angst, nicht ausreichend spirituellen Tiefgang zu besitzen und
dem (iberbordenden Arbeitspensum zunehmend weniger entsprechen zu
kdnnen. Auf Dibzesan- und Pfarreiebene suchen daher viele ihre Chance,
die anderen abzuhangen, indem sie einen neuen pastoralfelderspezifischen
Service entdecken. In diesem Gedrénge ist es ein beliebtes Kirchenspiel der
Gedngstigten, sich gegenseitig Angst zu machen. Fortwahrend zu héren, wie
tibel es wire, im Stand der Weihe homosexuell zu sein, ist ein duBerst ef-

tiberwunden wird, und der Verdruss tiber seine Unterlegenheit wird ihm um so
unertraglicher, wenn er zusehen muss, wie das schwache Fleisch mit ungeschma-
lerter Kampfstarke die Stellung gegen ihn behauptet. (...) Denn wer seine Sinne
fest auf die nie endende Gliickseligkeit richtet, deren er fiir immer teilhaftig wird,
fiir den wird leicht und nichtig, was voriibergehend zu erleiden ist.«

Positiv zu erwdhnen ware in diesem Zusammenhang: Richtlinien fiir die Seel-
sorge an homophilen Menschen. Im Auftrag der Theologischen Kommission der
Schweizer Bischofskonferenz, 1979 (unveroffentlicht). Leider bleibt es auch hier
bei der von mir thematisierten >Verhiillung:; Offentlichkeit ist nicht angestrebt.



Meartin Hiittinger: Verhiillte Kommunikation 77

fektiver Verhiiller.”2 Aber sie tragen noch andere, kaum sichtbare, vermutlich
noch wirksamerere Hiillen am Leib: die wachsende Gleichzeitigkeit von
Seelsorgs- und Privatleben und den daraus resultierenden Angeboten, die
optimierte Méglichkeitspalette, priziser, die Drohung des Erkannt- und Ent-
hiilltwerdens, so man zugreift und dann ausweglos in der Sackgasse erstarrt.
Sie haben das Potenzial ununterbrochener Gemeindearbeit und das eines
ununterbrochenen Privatlebens und gewisser Kombinationen, ferner die Po-
tenziale des Alleinlebens und Zusammenlebens, das Potenzial sexueller Fle-
xibilitit und die Alternative sexueller Abstinenz. Wie die Entscheidung auch
ausfillt, so die kirchliche Diktion, sie macht armer. Es ist erhebend, im Kon-
junktiv alle Moglichkeiten wahrnehmen zu kénnen und herabwiirdigend,
die Vielzahl der Optionen auf einige wenige reduzieren zu miissen. Wieder-
um gilt eigentlich der schwule Mann, obwohl von Amts wegen geschmdht,
als Idealbesetzung fiir die Priesterrolle: Er vermisst die Auswahl und bewahrt
seinen Hunger.

3. Zur héheren Ehre der Manneskraft

Mitten im infantilen Schlaraffenland entsteht eine neue Priesterkaste der
Selbstzucht. Sie folgt strengeren Regeln, keineswegs aber in Erfiillung eines
Zolibatsgeliibdes, einer kirchlichen Auflage oder eines sittlichen Imperativs.
Sie hasst die Unterordnung unter das Sexualverdikt, aber distanziert sich
nicht davon. Vielmehr darbt sie zur hoheren Ehre der moraltheologisch un-
bedenklichen Manneskraft und des eigenen kirchlichen Marktwerts. Die ver-
hiillten Leiber mit den hungrigen Gesichtern sind die Meister der Institution.
Der Reichtum der Kirche besteht in der Transsubstantiation der Wirklichkeit
in eine Méglichkeit. Das soll kommuniziert werden! Das erfdhrt jeder, der
sich nicht davon abhalten ldsst, am eucharistischen Herrenmahl teilzuneh-
men. Satt wird er davon nicht. Die Uberwindung der sexualethischen Nor-
men vollendet sich vor dem geistigen Auge, die homosexuelle Entfesselung
in der sprachlichen Enthiillung. Nach diesem Reichtum kérperlicher Wirk-
lichkeiten zu hungern, ist die einzige Art und Weise, ihn zu erhalten.

Die Fiille des Angebots schmeichelt priesterlicher Souverdnitidt. Um an
der reich gedeckten Tafel den Hunger zu wahren, sind sie wahlerisch. Das
Ausgewihlte — die Seelsorgsarbeit, die Beziehung, der Partner, das pastorale
Programm — wird abgewihlt, sobald es mehr enthiillt als es doch verhiillen

12 Kari Biirgler (37), Pfarrer von St. Martin in Buochs (Schweiz, Didzese Chur), brach
am Sonntag, den 16. Juni 2002, am Ende des Gottesdienstes sein Schweigen und
teilte den Kirchgdngern mit, dass er eine gleichgeschlechtliche Partnerschaft habe
und diese nicht linger verheimlichen wolle. Die Amtsenthebung folgte wie bei
einem weiteren Priester, Pierre Stutz aus dem offenen Kloster Abbeye de Fontai-
ne-Andre bei Neuchatel, umgehend. Informationen dazu: www.neue-|z.ch/news/
artikel v. 18./22. Juni 2002 und v. 4./26. Juli 2002 (Neue Luzerner Zeitung).



78 Offene Werkstatt

sollte. Wahlerisch sein ist die Beweglichkeit der nach geistlicher wie kér-
perlicher Erfiillung Hungernden. lhre Erfolgsgeschichte handelt vom Durch-
bruch zu den Wahlmaglichkeiten. Der Dienst an der Wahlfreiheit ist die
Fronarbeit ihres Zeitmanagements. Dass sie ihr Leben der Akkumulation von
binnenkirchlichen Karrierechancen, partnerschaftlichen Gelegenheiten und
sexuellen Eventualititen widmen, erinnert an das Armuts- und Keuschheits-
geliibde erldsungshungriger Seelen. Es ist eine harte Schule der Entsagung
und Selbstverleugnung.

Mittels institutioneller Gehirnwésche verinnerlichen sie den Katechismus
der totalen priesterlichen Selbstrekrutierung, inklusive personlicher Isolation
und Einsamkeit. Sie sollen ihr geistliches Potenzial investieren, nicht andere
Kréfte verschwenden. Denen, die es beachten, erteilt es eine weitere Lehre:
Weder lebenslanges Verhiillen noch permanente Mobilmachung aller Krifte
fiir den Gemeindedienst schaffen bleibende Verdienste. Ihre Sisyphusarbeit
wird mit einer widerlegbaren Floskel abgetan: Die tun das ja nur fiir sich
selbst. Die haben etwas zu verbergen.” Hinweise auf Berufung, Verwirk-
lichung oder personliche Befriedigung kompensieren diese Selbstverstiim-
melung nicht. Kirchendiener sind Human Ressources und Kapitalanlagen
der sinnversprechenden Institutionen: Damit sie sich auszahlen, werden
sie stindig neu bewertet und laufend umpositioniert. Zurzeit unterzieht die
Kirche ihre heruntergestufte Performance (Attraktivitét ihrer Lehre, pastorale
Leistungen von gestern, verhiillte Geistliche) einer schonungslosen Priifung,
befreit sich von hemmenden Riicksichten gegeniiber ihren homosexuellen
Amtstragern'* und versucht verbissen, sich wieder giinstig aufzustellen.

Dazu Benno Bihlmann, Kirche und Homosexualitit. »Es besteht akuter Hand-
lungsbedarf.. In: www.neue-lz.ch/news/artikel v. 26. Juli 2002 (Neue Luzerner
Zeitung): »Es sei davon auszugehen, dass bei 5 bis 10 Prozent der Menschen eine
homosexuelle Orientierung vorliege. Dass die entsprechende Zahl bei kirchli-
chen Seelsorgern noch weit hoher liegt, ist fiir Wiesendanger (Dr. Kurt, Psycho-
loge und Psychotherapeut, Aarau-Schweiz; Anm. d. Verf.) zwar nicht beweisbar,
aber evident: Viele der betroffenen Menschen haben die Moralvorstellungen der
Kirche internalisiert und wihlen einen kirchlichen Beruf, um ihre Homosexualitit
im Glauben zu sublimieren.«

Vgl. Johann Braun, Andersartig, aber nicht gleichwertig. Zum Vorrang der Ehe
gegeniiber der gleichgeschlechtlichen Lebenspartnerschaft. In: Kirche und Ge-
sellschaft Nr. 290, hrsg. v. d. Katholischen Sozialwissenschaftlichen Zentralstelle
Ménchengladbach, Koln 2002, S. 1-16. — Joaquin Navarro-Valls, Vatikansprecher,
aulBerte in der 1. Sonntagsausgabe Mai 2002 der New York Times, www.kath.net
06.05.2002: Mdnner mit homosexuellen »Neigungen kénnen nicht geweiht wer-
den. (...) Eine Priesterweihe kénne aus diesem Grund fiir ungiiltig erklart wer-
den.«



Martin Hiittinger: Verhiillte Kommunikation 79

4. Lasst die Hiillen fallen!

Die Hetzjagd nach stets neuen Priesterbildern zwingt die Kirche, alles (auch
und gerade von homosexuellen Gottesdienern) Erreichte wieder aufs Spiel
zu setzen.'® Das bringt sie in ein auswegloses Dilemma. Sie muss enthiillen
und Enthiillungen zulassen, wo Verhiillung ihre Kernkompetenz ist.'® Der
ungewisse Verlauf und die Lage der Beteiligten verdndert sich. Einstweilen
hungern die unverbindlichen und wihlerischen Verhiillungskiinstler nach
korperlicher Erfiillung — oder lassen die Hiillen fallen.

Martin Hiittinger, Dipl. Theol., titig als Lehrer in Miinchen. Fir die WerksTATT schrieb
er neben dem Artikel »Liebessprache — Freundschaftsgesten« in diesem Heft zuletzt
in WeSTh 3/2002 »Ans Kreuz der Homosexualitat geschlagen«.

Korrespondenz iber die Herausgeberanschrift.

15 US-Kardinal Anthony M. Bevilacqua unterstitzte die Forderungen des Vatikan-
Sprechers Joaquin Navarro-Valls in der Zeitung Philadelphia Inquirer im Mai
2002, www.kath.net: Bevilacqua teilte darin mit, dass Manner mit »homosexuel-
ler Orientierungs, selbst wenn sie keusch leben, keine »geeigneten Kandidaten«
fiir das Priesteramt sind. Denn Homosexuelle geben ja nur etwas auf, das die Kir-
che »als moralisches Ubel« betrachtet.

6 Unter der Federfiihrung des Herausgebers der amerikanischen Monatszeitschrift
»Catholic World Report« Philip F. Lawler hat sich die Chefredaktion in einem Of-
fenen Brief an die US-Bischéfe gewandt: »Ein offentlicher Skandal verlangt eine
offentliche Antwort. Als Hirten der katholischen Kirche missen Sie mit Entschlos-
senheit reden und handeln, um den schweren Schaden zu reparieren, den unsere
Kirche erlitten hat.« Die Ursache der Probleme machen sie zu einem nicht gerin-
gen Teil an dem Mangel an Aufrichtigkeit aus. Dabei bleiben die Autoren keines-
wegs bei der Pidophilie stehen, sondern weiten den Skandal ungebiihrlich aus:
»In der groRen Mehrzahl der Fille waren mannliche Jugendliche oder junge Mén-
ner Opfer der Priester. Klare Tatsachen machen es unméglich, die weitverbreitete
Tolerierung homosexueller Aktivitaten unter amerikanischen Priestern zu ignorie-
ren. Die weit verbreitete Billigung homosexueller Aktivititen ist ein schwer wie-
gendes Problem in sich, da sie eine Ablehnung der katholischen Doktrin zur Folge
hat und unter den offiziellen Vertretern der kirchlichen Lehre ein Klima der Heu-
chelei fordert.« Ubers. v. Claudia Reimiiller. In: Die Tagespost Nr. 57 v. 11. Mai
2002, S. 13f. —Vgl. Mark D. Jordan, Der Skandal und die Kultur des Schweigens,
S.867.



QueerVerweise

er Midrasch, wie er auch im

Talmud und im Neuen Testa-
ment an vielen Stellen vorkommt,
ist eine knappe Auseinandersetzung
mit biblischen Worten und Versen,
deren Leerstellen und Widerspriiche
aus einer subjektiv-zeitgendssischen
Perspektive heraus aufgefiillt werden.
Der »Schwule Midrasch« will keine
wissenschaftliche Exegese sein, son-
dern versucht, ritselhafte Stellen zu
klaren und dabei die Frémmigkeit
von Schwulen zu sensibilisieren.

#6

»*Und nochmals sage er [Abraham]:
Mein Herr ziirne nicht, wenn ich nur
noch einmal das Wort ergreife. Viel-
leicht finden sich dort nur zehn [Ge-
rechte]. Und wiederum sprach er: Ich
werde sie um der zehn willen nicht
vernichten. (...). 'Die beiden Engel
kamen am Abend nach Sodom. Lot

Queer

Verweise

Schwuler Midrasch

sals im Stadttor von Sodom. Als er
sie sah, erhob er sich, trat auf sie zu,
warf sich mit dem Gesicht zur Erde
nieder ‘und sagte: Meine Herren,
kehrt doch im Haus eures Knechtes
ein, bleibt (ber Nacht, und wascht
euch die Fiile! Am Morgen kénnt ihr
euren Weg fortsetzen. Nein, sagten
sie, wir wollen im Freien iibernach-
ten. °Er redete ihnen aber so lange
zu, bis sie mitgingen und bei ihm ein-
kehrten. Er bereitete ihnen ein Mahl,
lie ungeséuerte Brote backen, und
sie allen. “Sie waren noch nicht
schlafen gegangen, da umstellten die
Einwohner der Stadt das Haus, die
Manner von Sodom, jung und alt,
alles Volk von weit und breit. Sie rie-
fen nach Lot und fragen ihn: Wo sind
die Manner, die heute abend zu dir
gekommen sind? Heraus mit ihnen,
wir wollen sie erkennen. Da ging Lot
zu ihnen hinaus vor die Tiir, schlof3
sie hinter sich zu 7und sagte: Aber
meine Briider, begeht doch nicht ein
solches Verbrechen !«

(Gen 18,32; 19,1-7)



Gott war sich bereits ziemlich sicher,
dass es in Sodom nicht einmal zehn
Gerechte gibt. Um aber letzte Ge-
wissheit zu erlangen und der Stadt
noch eine Chance zu geben, schick-
te er zwei Engel hin, die den Klagen
tiber Sodom auf den Grund gehen
sollten. Die Mdnner von Sodom er-
kannten nicht, dass es Engel waren.
Sie iiberliefSen sich den Reflexen ih-
res Hasses, die sie schon als Kinder
gelernt hatten und nun ihren S6hnen
beibrachten und rotteten sich zu-
sammen, um die fremden Mannern
sexuell zu vergewaltigen.

Warum sandte Gott zwei Engel
nach Sodom, die aussehen wie Man-
ner? Weil sich tiber die Manner von
Sodom vor allem Schwule bei ihm
beklagt hatten, die dort solchen Ver-
gewaltigungen zum Opfer gefallen
waren. Gott wollte wissen, ob die
Homophobie in Sodom wirklich so
unertraglich sei, wie die Schwulen
sagten. Um die Stadt auf die Probe
zu stellen, schickte er zwei Engel in
Gestalt eines Mannerpaares. Und
siehe, es gab nicht einmal zehn Ge-
rechte, die erkannt hitten, dass Ge-
walt gegen Schwule ein Verbrechen
ist. So sehr waren sie mit Blindheit
geschlagen.

Nur Lot, der selbst ein Fremder
war, hatte keine Beriihrungsangs-
te mit dem Mannerpaar. Er lud die
beiden sogar ein, in seinem Haus zu
libernachten. Lot hatte ndmlich den
Unterschied zwischen Liebe und
Gewalt »erkanntc.

Michael Brinkschréder

Max & Milian. Miinchen

Prinz Eisenherz.

Berlin

Erlkoenig. Stuttgart

Mannerschwarm. Hamburg




82

QueerVerweise

aren in Goethes beriihmtem

Roman die einleitenden Wor-
te Werthers an seinen (Brief-) Freund,
um ihm klipp und klar von seiner
Liebe zu berichten. Ebenso soll diese
Rubrik allen die Moglichkeit geben,
sich klipp und klar mit Kommenta-
ren, Fragen und kurzen Berichten
zu Wort zu melden — wenn man
z.B. keine Zeit hat fiir ausfiihrlichere
Abhandlungen, aber dennoch nicht
schweigen will.

Wem geht’s da
ans Gemiacht?

Na so was: Papst Paul greift seinem
Enkel in den Schritt? Man mag sich
tiber die Polemik des verfremdeten
Titelbilds der letzten Werkstatt amii-
sieren oder iiber ihre Geschmacklo-
sigkeit echauffieren, symptomatisch
ist das Titelbild in doppelter Hinsicht
allemal.

kurz & gut,
Wilhelm

Tizian malte ganz sicherlich kein
Skandalbild; dennoch macht sein
Auftragsportrdt eines Renaissance-
Papstes viel von dem sichtbar, was
den Christen zum Skandal gewor-
den war und die Grundlagen des
Papsttums und des katholischen
Verstandnisses von geistlicher Fiih-
rerschaft ins Wanken brachte. In der
Kirchengeschichte wird dies alles
gerne als Episode behandelt, beho-
ben durch die Trienter Reform. Ist es
aber nicht eher der manifeste Anfang
einer Legitimationskrise, die bis heu-
te weder reflektiert noch gelost ist?
Ging es mit der kirchlichen Hierar-
chie nicht ab da Schritt fiir Schritt in
die apologetische Defensive und auf
den Weg in die kulturelle Nische?
Dass autonome Wissenschaft und
Kunst — selbst wo sie gewollt hat-
ten — der Theologie die geforderte
Oberhoheit nicht mehr (iberlassen
konnten, wurde und wird moralisch
be- und verurteilt. Gegenliber dieser
Kultur der »Gottlosigkeit« wurde die
Kirche als heilige Feste errichtet, mit
dem Klerus als der Welt entriicktem,
moralisch unantastbarem Zerberus,



wachend iiber die Reinheit der an-
vertrauten Schifchen. Hier liegen
die Wurzeln einer Doppelmoral, die
kein Unfall ist, sondern Konsequenz:
Eigene Fehler, welche den Panzer
der Moral dieser Festung ankratzen,
miissen so lange wie moglich ver-
tuscht werden, indes die Fehler der
Welt denunziert werden. Seitdem
musste Bastion um Bastion verlassen
werden. Seitdem wurde in Europa
Herde um Herde der Aufrechterhal-
tung letztlich unhaltbarer Prinzipien
geopfert: Wissenschaftler, Kinstler,
Arbeiter. Nun also die Frauen, die
Jugend und alle gleichgeschlechtlich
Liebenden. Am Ende steht auf der
anderen Seite jene fiir unsere Brei-
ten typische kritisch-spéttische Dis-
tanz, die sich im Titelbild des letzten
Heftes ausdriickt, zugleich wirkt es
als Zeugnis eines alles andere als
distanzierten Leidens, entstanden
durch eine als ungerecht erlebte Zu-
riickweisung durch jene Institution,
der man doch immer noch mehr als
eingestanden verbunden ist.

Die Welt sehnt sich nach geistig-
geistlicher Fiihrerschaft, eine Sehn-
sucht mit ebenso schizoiden Ziigen:
Mit welchem Enthusiasmus berufen
sich genau die Kréfte auf den Papst
als moralische Instanz, wenn er den
Irakkrieg im Zeichen des Lebens-
schutzes ablehnt, die sich sonst
gerne vehement jede Einmischung
in Fragen von Verhiitung und Abtrei-
bung durch denselben Papst verbit-
ten. Und die Krifte, die sonst gerne
verbale Exkommunikationen gegen
unbotmiRige Kritiker wegen fehlen-
der Papsttreue aussprechen, antwor-
ten auf den Papst in solchen Fragen
gerne mit einer Kaltschniduzigkeit,

83

die selbst den hartleibigsten Kam-
pen unter den Kirchenliberalen den
Atem nehmen kann: Ein dem Opus
Dei nahestehendes Regierungsmit-
glied Spaniens etwa gestand dem
Papst zu, er dirfe in diesen Fragen
auch eine »Privatmeinung« haben.
Es ist nicht das erste Mal, dass sich
die angeblich konservativen Vertei-
diger tberkommener Werte gegen
die moderne Beliebigkeit als die
besten Kinder eines postmodernen
Erbes dieser Moderne erweisen. Da-
mit aber wird das, was als geistliche
Fiihrerschaft gedacht ist und bitter
Not tite, zum instrumentalisierten
Spielball von Interessen und Uber-
zeugungen, auf deren Bildung sie
nur noch dann Einfluss hat, wenn
sie nicht mit elementareren Interes-
sen biographischer, nationaler oder
wirtschaftlicher Natur in Konkurrenz
steht. Dass sie andernfalls immer
den Kiirzeren zu ziehen droht, liegt
wesentlich daran, dass sie sich allzu
oft unzureichend beraten und ohne
notwendigen breiten Diskurs in Ur-
teile stiirzt, die sich dann schnell im
Widerspruch zu evidenten Realitd-
ten behaupten miissen. Es liegt an
der Selbstiiberschatzung von Theolo-
gen in Fragen ihrer Kompetenz, wo
sie sich keinem kritischen Diskurs
stellen miissen. Alles klassische Pro-
bleme, die bisher zum Untergang al-
ler zentralistisch-autokratischen Sys-
teme in der Moderne gefiihrt haben.
Im Kern erweist sich dieses Problem
aber als Legitimationsdefizit, das
daraus entsteht, dass geistliche Fiih-
rung und Individuum in einer Weise
unvermittelt nebeneinander stehen,
die unter den Bedingungen der Mo-
derne nur zur ethisch fragwiirdigen



84

Selbstaufgabe des Individuums oder
zum Untergang geistlicher Fiihrung
jenseits der Bedienung von Einzel-
und Machtinteressen von Personen,
Gruppen oder Institutionen fiihrt.

Die Kirche verweist gerne auf
die Unverzichtbarkeit der apostoli-
schen Tradition. Und in der Tat hat
diese die Kirche in unverzichtbarer
Weise stabilisiert gegen jene Art von
religiosem  Sendungsbewusstsein,
das gerade wieder einmal die Welt
in Atem halt. Nur ist dies kein wirk-
samer Einwand gegen die Frage von
Formen der Teilhabe, des transparen-
ten Diskurses und der Einbeziehung,
die auch unter den Bedingungen
der Moderne dem Individuum Lo-
yalitit und Identifikation erlauben.
Auch ist wahr, dass Gehorsam eine
unverzichtbare religiose Kategorie
darstellt. Aber es sollte uns zu den-
ken geben, dass der Satz, »Frage
nicht, was Dein Land fiir Dich tun
kann, frage vielmehr, was Du fiir
Dein Land tun kannst!«, eben nur
von einem demokratischen Fiihrer
mit einer kritischen Offentlichkeit im
Riicken kommen durfte. Andernfalls
wire sie sofort im Angesicht der Ge-
schichte massenhafter Manipulation
im 20. Jahrhundert in Frage gestellt
gewesen. All das ist in der Kirche
bis heute nicht reflektiert und um-
gesetzt worden. Es ist aber nicht nur
von denen zu reflektieren, denen
geistliche Fithrung und theologische
Disziplinen anvertraut sind. Auch
die, welche die Repression, also
unrechtmaRige Fiihrung, beklagen
und nicht eine in der kulturellen
Nische von Beliebigkeit angenagte
geistliche Fiihrerschaft eintauschen
wollen gegen die Beliebigkeit einer

QueerVerweise

selbstgebastelten, noch kleineren
religiosen Nische, konnen sich der
kontinuierlich-kritischen und ver-
bindlichen Arbeit an diesen Fragen
nicht entziehen.

Treue heifSt unter den Bedingun-
gen der Moderne beharrlich-(selbst-)
kritische, reflektierte Loyalitat: In die-
sem Sinne, lasst uns der Kirche treu
sein.

Klippdachs

VOI'SChdU

Die nichsten

Themenhefte der

WERKSTATT SCHWULE
THEOLOGIE

e WEerksTATT 2/Juni 2003: 10 Jahre
Schwule Theologie — Riickblick -
Durchblick - Ausblick.

* WerksTATT  3/September
Queer Reading of the Bible.

e  \WERkSTATT 4/Dezember 2003: Les-
bische Theologien.

*  WERkSTATT 1/Mdrz 2004: Religi-
onslehrer,  Religionspaddagogik,
Religionsunterricht.

2003:



BiicherRegal

85

Bicher

Regal

Paulus mit Foucault
gelesen

Holger Tiedemann

Paulus und das Begehren.

Liebe, Lust und letzte Ziele.

Oder: Das Gesetz in den Gliedern,
Radius, Stuttgart 2002,

119 Seiten, 17 €.

Nachdem Holger Tiedemann 1998
seine Dissertation Uber »Die Er-
fahrung des Fleisches. Paulus und
die Last der Lust« im Radius-Verlag
veroffentlicht hat, hat er jetzt eine
virtuos geschriebene und leicht ver-
standliche Version nachgeschoben,
die auf alle FuBnoten verzichtet. Ge-
gen die Illusion einer ungebroche-
nen christlichen Tradition, die meint,
sich unmittelbar auf Paulus berufen
zu koénnen, fithrt Tiedemann den
historischen Abstand vor Augen, der
uns von Paulus trennt. Er wendet sich
auBerdem dagegen, sich leichtfertig
auf die »Natur« zu stiitzen, um se-

xualethische Normen zu begriinden.
»Wer >Natur¢ sagt, will betriigen!«.
Deshalb folgt Tiedemann Foucaults
Programm der Genealogie, die »das
yNatiirliche: in seiner Geschichtlich-
keit offen legen« will. Der Aufbau
des Buches lehnt sich an Foucaults
moraltheoretische  Unterscheidung
von ethischen Codes, ethischer Sub-
stanz, Weisen der Unterwerfung,
Instrumenten zur Ausarbeitung eines
moralischen Selbst und dem Ziel der
Sexualethik an.

Trotz der Kiirze des Buches brei-
tet Tiedemann ein facettenreiches
Panorama von sexualethischen Vor-
stellungen aus der romischen und
judischen Umwelt des Paulus aus.
Mit Hilfe dieses kulturgeschichtli-
chen Vergleichsmaterials destilliert
er heraus, welche Probleme, die von
den tiefgreifenden Umwdlzungen
der Mentalitaten und Strukturen der
romischen Gesellschaft aufgeworfen
wurden, Paulus mit seinen Zeitge-
nossen geteilt hat, um dann aufzu-
zeigen, wie sich dessen Antworten
etwa von denen der stoischen Phi-
losophen oder der Rabbinen unter-
scheiden. So hat sich die sexuelle
Askese bei vielen Denkern des ers-
ten Jahrhunderts nach Christus einer
neuen Beliebtheit erfreut, weil sie
»ein Stiick Gegenwelt« aktualisieren
konnte. Aber nur Paulus begriinde-
te den Verzicht auf die Ehe mit der
baldigen Wiederkunft des Herrn.
Bei der Ehe gab es ebenfalls einen
Umbruch in der Mentalitit, denn die
stoischen Philosophen fingen an, das
hierarchische Modell der Ehe zu kri-
tisieren und die Frau als gleichrangi-



86

ges Gegenliber zu begreifen. Paulus
partizipierte an diesem neuen Trend
(1 Kor 7,3f; Gal 3,28), wenn auch
nicht mit letzter Konsequenz.

Angesichts dieser Eingebunden-
heit in allgemeine Verdnderungen
der Sexualethik vertritt Tiedemann
die These, dass man von einer pauli-
nischen Sexualethik im eigentlichen
Sinn nicht sprechen kaénne, da Pau-
lus sich in ganz unterschiedlichen
»Evidenzriumen« bewege. Er be-
dient sich bei jiidischen Traditionen
ebenso wie bei der romisch-helle-
nistischen Kultur und bei seinen ori-
gindr christologischen Vorstellungen,
um seine sexuelle Halacha zu be-
griinden. Aber, so meint Tiedemann
einschrinkend zur letztgenannten
Quelle, »untergeschobene christli-
che Begriindungen fir traditionelle
Normen machen noch keine christ-
liche Sexualethik« (102).

Wo Tiedemann allerdings die
Analyse der ethischen Codes ver-
lasst, treten dann doch Vorstellun-
gen, die der paulinischen Sexuale-
thik Kohédrenz verleihen, stirker in
den Vordergrund: Das »Fleisch« als
»ethische Substanz«, die es zu for-
men gilt, und das leibliche Verbun-
densein mit Christus als Ziel dieser
Ethik. Von hinten gelesen, erscheint
die paulinische Sexualethik plétzlich
doch kohirenter als es der Vergleich
mit den rémischen und jiidisch-hel-
lenistischen Zeitgenossen nahe legt.

Die Moglichkeit einer weiterge-
henden Koharenz der paulinischen
Sexualethik gibt Tiedemann freilich
preis, weil er die systematische
und traditionsgeschichtliche Analyse
der Tugend- und Lasterkataloge als

QueerVerweise

Fehler und ergebnisloser Irrweg der
Forschung betrachtet. Hier bin ich
anderer Auffassung: Die ethischen
Passagen in 1 Thess 4,3-8; 1 Kor 5,9-
13; 6,9-11; Gal 5,16-26; Rom 1,18-
32; 13,8-14 sowie in Kol 3,1-12 und
Eph 5,3-14; (4,17-19.22-24) enthal-
ten eine symbolische Ordnung mit
den Oppositionspaaren Geist vs.
Fleisch, Licht vs. Finsternis, Heilig-
keit vs. Unreinheit, ewiges Leben vs.
das Reich Gottes nicht erben. lhnen
ordnet Paulus Tugend- und Lasterka-
taloge zu. Unter den Tugenden ragen
die Liebe und der Glaube hervor.
Die Lasterkataloge umfassen neben
Verhaltensweisen, die die Einheit der
Gemeinde gefdhrden, vor allem die
Trias Unzucht — Habgier — Gotzen-
dienst, deren Reihenfolge variabel
ist und deren Kernelemente durch
sachverwandte Vorstellungen erwei-
tert oder substituiert werden kénnen.
Unzucht kann zum Beispiel durch
Begierde oder Ausschweifung, aber
auch durch malakoi und arsenokoi-
tai (1 Kor 6,10) erweitert werden
oder durch die Beschreibung gleich-
geschlechtlicher Akte in Rém 1,26f
ersetzt werden. Die »sekundare Stoi-
sierung« dieses flexibel eingesetzten
Schemas, die in R6m 1,18-32 punk-
tuell greifbar ist, entspricht der rheto-
rischen Absicht des Rémerbriefs, der
dabei die Heidenchristen in Rom als
implizite Leser vor Augen hatte. Tra-
ditionsgeschichtlich verweist die du-
alistische Heiligkeitsethik des Paulus
einerseits nach Qumran (Sektenre-
gel, Damaskusschrift), andererseits
auf das Aposteldekret. Systematisch
ist sie zugleich aufs Engste mit der
Taufe und der Christus-Mystik des
Seins-in-Christus verkniipft.



BiicherRegal

Angesichts dieser alternativen
Lesart dringt sich unweigerlich die
Frage auf, ob die von Tiedemann
hervorgehobene Inkohdrenz  der
paulinischen Sexualethik nicht das
Produkt der hermeneutischen Vor-
entscheidung sein konnte, sich an
Foucault zu orientieren. Selbstver-
standlich findet man mehr an Inko-
hirenz, wenn man den Tod des Au-
tor-Subjekts voraussetzt, aber war es
nicht gerade Paulus, der den Tod des
Subjekts mit dem Glauben an die
Auferstehung verkniipft hat?

Michael Brinkschroder

David mit
Unstimmigkeiten

Stefan Ark Nitsche

Konig David. Sein Leben —

seine Zeit — seine Welt,
Kaiser/Giitersloher Verlagshaus,
Giitersloh 2002, 319 Seiten, 18,95 €.

In Zeiten reger wissenschaftlicher
Tatigkeit auf vielen Gebieten tut
Wissenschaftstransfer Not. Erkennt-
nisse aus dem Bereich der Forschung
miissen gelegentlich in lesbarer
Form aufbereitet und so einem brei-
teren Publikum prasentiert werden.
Das Genre solcher im besten Sinne
populdrwissenschaftlicher Fach-
literatur, auf dem Grat zwischen
praziser  sachlicher  Information
und Lesbarkeit angesiedelt, ist eine

87

Herausforderung fiir den Wissen-
schaftler. Als Autor eines populdr-
wissenschaftlichen Werkes muss er
abwagen, welche Fachinformatio-
nen er interessierten Laien zumuten
will und welche Differenzierungen
in der Sache wenig austragen und
daher wegfallen kénnen.

Der Theologe Stefan Ark Nitsche
hat sich mit seinem Buch {iber Ko-
nig David auf die Gratwanderung
eines solchen Wissenschaftstrans-
fers gewagt. Herausgekommen ist
ein {iber dreihundert Seiten starkes
Taschenbuch mit vielen niitzlichen
und wertvollen Informationen, das
in gut lesharer Sprache {iber wesent-
liche Fakten vor allem des biblischen
Davidbildes informiert. Auch Ausflii-
ge in die literarische Wirkungsge-
schichte, zu Stefan Heyms »Konig-
David-Bericht« und zu Grete Weils
»Brautpreis«, fehlen nicht. Als Aus-
gangspunkt wahlt Nitsche die Da-
vid-Goliath-Geschichte in 1. Samuel
17. In drei Kapiteln berichtet Nitsche
sodann vom Aufstieg des Hirtenjun-
gen und Musiktherapeuten zum Ko-
nig, von seiner Eroberung Jerusalems
und schlieBlich von Davids Macht
und seiner Verfehlung. Eine knappe
Reflexion Gber den biblischen David
aus moderner Perspektive schliefst
sich an. Im Anhang finden sich eine
Stammtafel, Anmerkungen, einige
weiterflihrende  Literaturhinweise
sowie ein Personen- und ein Orts-
register.

Nitsche erldutert in seinem Buch
eine Fiille derzeit in der Auslegung
der Davidgeschichten diskutierter
Thesen und einiges an Fachwissen,
nicht zuletzt in Form von Exkursen



(zum Beispiel »Kénigtum und Pro-
phetie« oder »Die weisen Frauen
im lIsrael der frithen Monarchiec).
Auch die weiterfiihrende Literatur
mag eine flr den interessierten Lai-
en hilfreiche Auswahl darstellen.
Verdienstvoll ist auch, dass er im
Eingangskapitel versucht, anhand
der  David-Goliath-Uberlieferung
die Entwicklung vom Ereignis zum
gegenwadrtigen Text aufzuzeigen.
Allerdings wirkt die von Nitsche
dargestellte Entwicklung der Uber-
lieferung vom Ereignis, das - der
Autor weils es genau! — zwischen
1013 und 1011 vor Chr. stattfand,
seltsam positivistisch. Die David-
tiberlieferung durch solche Zahlen
positivistisch zu interpretieren, ist
problematisch. Minimalistische Re-
konstruktionen bestreiten mit guten
Griinden die meisten Aussagen (iber
David beziiglich ihrer historischen
Verlasslichkeit, abgesehen von we-
nigen geographischen und genealo-
gischen Angaben. Und im gleichen
Sinne warnt Nitsche selbst eingangs,
man miisse »von der vertrauten Fra-
ge nach dem, was »eigentlich pas-
siert sei damals«« Abschied nehmen.
Ein Vorbehalt gegeniiber jeder zu
genauen Rekonstruktion, wire also
angebracht.

Insofern mag man es als positiv
empfinden, dass Nitsche offen lisst,
ob die Schilderung der Beziehung
zwischen David und Jonatan auf
ein schwules Paar zielt oder ob hier
»lediglich« eine Mannerfreundschaft
geschildert wird. Seinen eigenen
Uberlegungen stellt er einen Aus-
schnitt aus Grete Weils »Brautpreis«
voraus. Weil schildert David aus
der Perspektive Michals als Mann,

QueerVerweise

der deutlich Jonatan, nicht weni-
ger aber der Ich-Erzéhlerin Michal
zugetan ist. Nitsche etikettiert das
Verhidltnis von David zu Jonatan
nicht ausdriicklich, sieht darin aber
zumindest eine auflergewohnliche
Ménnerbeziehung, die anstoRig
war. Er versteht die David-Jonatan-
Geschichten als »lebensnahe, poin-
tierte, oft aber ethischen Normen
scheinbar frech ins Gesicht lachende
Anekdoten.« (S. 114).

Irritierend sind einige sachliche
Unstimmigkeiten und Mangel in
Nitsches Buch. Warum wird eine Re-
konstruktion des aus chalkolithischer
Zeit stammenden Quellheiligtums in
En-Gedi gezeigt, dessen Reste David
damals angeblich gesehen hat (S.
147)2 Wieso erwahnt Nitsche die
schon lange in Frage gestellte Iden-
tifikation von Sauls Festung auf »Gi-
bea« mit dem Tell e/ Ful, sieben Kilo-
meter nordlich von Jerusalem (S. 93),
wo doch schon der Name von Sauls
Festung »Gibea« zu deutsch schlicht
»Hiigel«, dem gesunden Menschen-
verstand Skepsis gegeniiber jedem
Lokalisierungsversuch nahe legen
muss? Uberdies lassen die neueren
archdologischen Befunde die For-
schung aus gutem Grund an einer
Lokalisierung des Gibea Sauls mit
dem Tell el Ful zweifeln. Wenn Theo-
logen bibelwissenschaftliche Kennt-
nisse an Laien vermitteln, verbietet
sich als Ausgangspunkt meines Er-
achtens eine Sorte apodiktischer
Sitze, wie sie Nitsche mehrfach
seinen Textkommentaren voranstellt.
Zum Bundesschluss Jonatans mit
David in 1. Samuel 18,1-5 schreibt
er beispielsweise: »Diese Szene ist
nachtréglich konstruiert.« (S. 108).



BiicherRegal

Zu den Fluchtgeschichten belehrt er
den Leser: »Diese Anekdoten erhe-
ben keinen Anspruch auf historisch
exakte Berichterstattung.« (S. 114)
Abgesehen davon, dass Anekdoten
aufgrund ihres literarischen Genres
nicht historisch exakt, sondern le-
diglich gut erfunden sein miissen,
erkldren solche Aussagen dem inte-
ressierten Laien gar nichts. Wer Wis-
senschaftstransfer aus dem Bereich
der Exegese leisten will, muss dem
Leser das literarische Wachstum der
Davidgeschichten als Teil der bibli-
schen Tradition von ihrem Kern her
plausibel machen und ihn behutsam
zu einer solchen Einordnung des
Textes fithren. Unangebracht sind
solche Sitze zumal zu Beginn der
Textauslegung, weil sie den Leser mit
Urteilen (ber die literarische Eigen-
art von Texten konfrontiert, die nicht
immer unmittelbar einsichtig sind.
Befremdlich wirken in dem Buch
die Rechtschreibfehler bei Fachaus-
driicken (z.B. »Scheckel« statt Sche-
kel, S. 47; »Golf von Aquabac, statt
»Golf von “Agaba¢; S. 56; »Gibor«
statt »Gibbor« S. 207 u.0.).

Insgesamt gesehen ist mit diesem
Buch der Wissenschaftstransfer aus
der neueren exegetischen Forschung
iiber den biblischen David nur be-
dingt gelungen.

Klaus-Peter Adam

89

Wider das Vergessen

Burkhard Jellonnek;
Riidiger Lautmann (Hg.):

Nationalsozialistischer Terror gegen
Homosexuelle.

Verdringt und ungesiihnt,

Verlag Ferdinand Schoningh,
Paderborn 2002, 428 Seiten,

34,80 €.

Der Kongress »Wider das Vergessen.
Die Verfolgung von Homosexuellen
im Dritten Reich — Die unterbliebe-
ne Wiedergutmachung fiir homose-
xuelle Opfer in der Bundesrepublik
Deutschland« fand im Herbst 1996
auf Einladung der saarldndischen
Landeszentrale fir politische Bildung
statt. Die Ergebnisse dieser hochka-
ritig besetzten Tagung sind nun im
Sammelband  »Nationalsozialisti-
scher Terror gegen Homosexuelle«
nachzulesen. Die Studie ist heraus-
gegeben vom Leiter der Saarbriicker
Landeszentrale, Burkhard Jellonnek,
und dem Hamburger Professor fiir
Soziologie, Ridiger Lautmann.
Seine Forschungen zur Verfolgung
minnlicher Homosexueller reichen
in die 70er Jahre zuriick und sind
die Grundlage fiir alle geblieben, die
sich mit dem Thema auseinanderset-
zen. Einige Autoren haben in ihre
damaligen Skripte erfreulicherweise
den heutigen Wissensstand eingear-
beitet.

Zentrales Thema des Aufsatzban-
des ist der Stellenwert der Homo-
sexuellenverfolgung im Kontext der
allgemeinen Verfolgungsgeschichte.
Relativiert, aber keineswegs ver-



90

harmlost wird, was in den letzten
Jahrzehnten als »Mythologisierung
der Homosexuellenverfolgung« ge-
wertet werden muss: einen »Homo-
caust« mit zigtausend toten Schwu-
len, vergleichbar der Juden- oder
Zigeunervernichtung, hat es nicht
gegeben. Heute liegen genauere
Zahlen vor, wenn es auch nie mog-
lich sein wird, aufgrund der Liicken
eine endgiiltige Opferliste zu erstel-
len.

Wolfgang Benz, Leiter des re-
nommierten Instituts fiir Antisemi-
tismusforschung in Berlin, referiert
grundsdtzlich zum Komplex der
»Gemeinschaftsfremden« im Natio-
nalsozialismus und ordnet die Ho-
mosexuellen in diese Gruppe ein.
In einem Riickblick auf den Streit
in der KZ-Gedenkstitte Dachau
um einen Rosa-Winkel-Gedenk-
stein erinnert er an die Emporung
der Schwulengruppen, die in dem
Transparent »Wer die Verbrechen an
Homosexuellen totschweigt, billigt
sie letztlich« seinen Ausdruck fand.
Riidiger Lautmann verweist auf die
Licken in der historischen Aufar-
beitung und versucht, eine Debatte
tiber die Theorie der Antihomosexu-
alitit mit einem Paradigmenkatalog
in Gang zu bringen. Er, wie auch an-
dere Autoren, stellt in Frage, dass die
Homosexuellenverfolgung eines der
Hauptziele der Nationalsozialisten
gewesen wdre. Zwar nahm »unter
der im Nationalsozialismus gestiege-
nen Totalitaritdt der Herrschaft auch
die soziale Kontrolle eine totalere
Form an¢, doch auf dem Weg zur
Vormacht in Europa seien die Ho-
mosexuellen Hitler kaum im Wege
gestanden. Vielmehr legten die

QueerVerweise

Quellen eine Einordnung bei der so
genannten Gruppe der Kriminellen
nahe — Schwule als Ubertreter eines
seit 1871 geltenden Gesetzes, dem
§ 175.

Georg Hansen beleuchtet die
»Stindenbock-Funktion«, in die Min-
derheiten wie Homosexuelle von
restriktiven  Staatsformen gedrangt
wurden und werden. Geoffrey Giles
geht auf die Zusammenhinge von
militarisch gepragten Mannerbiinden
und ihrer latenten Homosexualitit
ein und weist auf eine psychotisch
motivierte Homophobie in NS-Krei-
sen hin. Sie gipfelt in der besonders
harten Verfolgung von Homosexuali-
tit in den eigenen Reihen. Er thema-
tisiert die »Brutalitat, die gegen ganz
normale Schwule angewandt wurde;
die Schadenfreude der Beftirworter
der Entmannung; die Verachtung
auch der anderen KZ-Hiftlingec.
Giles stellt den gangigen Erklarungs-
mustern von nationalsozialistischer
Umerziehung und Bevolkerungs-
politik die These eines irrationalen
Vernichtungswillens gegeniiber, der
seit der Ermordung des SA-Fiihrers
Ernst Rohm freie Bahn hatte. Harry
Oosterhuis benutzt den Begriff »Bi-
okratie« um zu erldutern, wie nicht-
politische Gruppen in den Fokus der
Nazi-Verfolgung gerieten und zu
Feinden der Gesellschaft deklariert
wurden. Er analysiert die Ambiva-
lenz zwischen der dem Nazi-Min-
nerbund inhdrenten Homosexualitit
und ihrem Streben nach Reinigung
von artfremdem Verhalten. Man-
fred Herzer, seit 1987 Herausgeber
der schwulen Geschichtszeitschrift
»Capri« und somit schon Altmeister
der Schwulengeschichtsforschung,



BiicherRegal

stellt in der ihm eigenen spannenden
Weise vier Beispiele von Mannern
vor, die trotz (oder wegen) ihrer Ho-
mosexualitit die Nationalsozialisten
bekdampften.

Burkhard Jellonnek, Autor des
Standardwerkes »Homosexuelle
unter dem Hakenkreuz«, leitet mit
seinem Aufsatz das Kapitel »Staats-
polizeiliche Fahndungs- und Ermitt-
lungsmethoden gegen Homosexuel-
le« ein. Als Ergebnis seiner vielfdl-
tigen Quellenstudien relativiert er
das Bild einer allmachtigen Gestapo,
die bis in den hintersten Winkel das
Deutsche Reich im Griff gehabt hdtte
und in deren Handen sich die Biir-
ger gewissermalen als Opfer oder
Geiseln befunden hitten. Ohne die
Zustimmung und Mitwirkung breiter
Bevolkerungskreise hatte der Terror-
staat nicht so erfolgreich aufgebaut
werden konnen. Durch Denunzia-
tionen von Nachbarn und Arbeits-
kollegen und Hinweisen aus der
eigenen Familie wurde den Verfol-
gern in die Hande gespielt. Untersu-
chungen belegen, dass die Gestapo
nicht die Personalstirke hatte — im
Bezirk Diisseldorf mit 4 Millionen
Bewohnern waren nur 242 Beamte
im AuBendienst und 49 in der Ver-
waltung — um »ihr blutiges Geschiift
scheinbar mit der Prdzision eines
Schweizer Uhrwerkes erledigen« zu
konnen.

John C. Fout differenziert die
spezifische Verfolgungslage anhand
des gesellschaftlichen Standes und
des Lebensumfeldes. Schwule Ar-
beiter wurden haufiger und harter
bestraft als Homosexuelle aus der
biirgerlichen Schicht. Opfer aus dem

Nn

dorflichen Bereich haben sich in
ihrer Selbstwahrnehmung nicht mit
den gingigen Begriffen identifiziert.
Fouts Periodisierung, nach der die
entscheidende  Verfolgungsperiode
erst nach 1936 stattgefunden hitte,
scheint mir noch diskussionsbediirf-
tig. Dass die Verfolgung nicht mit
dem Mai 1945 endete, zeigt Johan-
nes Wasmuth in seinem Aufsatz {iber
die »Strafrechtliche Verfolgung Ho-
mosexueller in BRD und DDR«. Das
Kapitel Frauenliebe im Dritten Reich
behandeln Claudia Schoppmann
und Angela H. Mayer (fiir Oster-
reich). Lesbische Sexualitdt war im
Strafgesetzbuch nicht erwahnt und
so sind nur wenige Quellen vorhan-
den. Beide Forscherinnen zeigen die
Schwierigkeit der Lesben, in einer
Zeit, in der die Frau auf die Mutter-
rolle beschrankt wurde, zu bestehen.
Viele wurden aufgrund ihrer politi-
schen Einstellung verfolgt.

Der Frage nach der Beteiligung
von Medizin und Psychiatrie am Ter-
ror gegen Homosexuelle gehen Marc
Dupont, Gunter Grau und Peter von
Ronn nach. Im Dienst der NS-Rassen-
ideologie und -hygiene degradierten
die NS-Karriere-Arzte und -Wis-
senschaftler die ihnen anvertrauten
Menschen zu Forschungsobjekten.
Ronn arbeitet in einer bestechenden
Analyse am Beispiel des Psychiaters
und NS-Theoretikers Hans Biirger-
Prinz das Entstehen des »NS-Homo-
sexualitatsprinzips« heraus, das in
die MaBnahmen der Reichszentrale
zur Bekampfung von Homosexuali-
tat und Abtreibung einfloss.

Der Blick tiber die Reichsgrenzen
in die besetzten Staaten Niederlan-



92

de und Frankreich zeigt, dass nicht
allein deutsche Homosexuelle unter
den Nazi-Mafinahmen zu leiden
hatten. Gerade hier besteht aber
noch groler Forschungsbedarf.

Der abschlieBende Themenkom-
plex widmet sich der Frage nach
Wiedergutmachung und einem an-
gemessenen Gedenken. Wieder ist
es Riidiger Lautmann, der in einem
Grundsatzreferat Uber »die Politik
des Vergessens« die vielfiltigen,
meist aus lokaler Privatinitiative ge-
starteten Bemithungen um eine Auf-
hellung des Naziterrors gegen Ho-
mosexuelle in den Kontext der Ak-
zeptanz von Schwulen und Lesben
in der Gesellschaft riickt (»Subkul-
turalisierung«). So wie als Forscher
stehe man auch als homosexueller
Mensch oft einer scheinheiligen To-
leranz gegeniiber, die besser nicht
auf die Probe gestellt sein sollte.

Nur wenig Toleranz fiir For-
schungsinteressen hatte beispiels-
weise das Hamburger Staatsarchiv,
das trotz massiver Proteste einen
Grolteil seiner Verfolgungsakten
aus dem Dritten Reich vernichtete
und somit gerade der Schwulen-
geschichtsforschung auf immer die
Moglichkeit von quantitativen Ver-
gleichen entzog, wie Stefan Miche-
ler und Moritz Terfloth beschreiben.
Umso bedauerlicher, weil gerade
Rosa-Winkel-Haftlinge nach der Ent-
lassung aus dem Gefangnis oder der
Befreiung aus dem KZ fast tiberhaupt
keine Zeugnisse ihrer Verfolgung
verfasst und aufbewahrt haben.

Eine individuelle finanzielle

Wiedergutmachung von homose-
xuellen Verfolgten fand nicht in ei-

QueerVerweise

nem nennenswerten Umfang statt.
Homosexualitit, so Hans-Georg
Stiimke und Jorg Hutter, geriet in der
Bundesrepublik in den Rang einer
verfassungsfeindlichen Orientierung.
In diesem Zusammenhang von »ver-
gessenen Opfern« zu sprechen, tref-
fe nicht den Kern. Vielmehr habe ein
»aktiver Vorgang der bewussten Aus-
grenzung« stattgefunden. Denn in
der Rechtslage galt Homosexualitat
nicht als spezifisch nationalsozialis-
tisches Unrecht und die Gerichte ur-
teilten noch lange Jahre »in der Linie
einer volkischen deutschen Traditi-
on¢. Die ideelle Wiedergutmachung
in der Form, dass der Bundestag sich
fur die Schwulenverfolgung unter
den Nazis entschuldigte und die
Homosexuellen somit offiziell den
Opferstatus anerkannt bekamen,
dauerte bis ins Jahr 2000. Thomas
Rahe zeigt die in den KZ-Gedenk-
statten gewachsene Bereitschaft, auf
das Schicksal der homosexuellen
Opfer hinzuweisen, sie in die per-
manenten Ausstellungen zu inte-
grieren. Sie wurden bis 1992 noch
tiberall verschwiegen. Gerade die
Gedenkstdtten als Orte mit hohen
Besucherzahlen sind effektive Zen-
tren der politischen Bildung.

Zum Schluss dieses duferst le-
senswerten Bandes kommen die
Opfer selbst zu Wort. Klaus Miiller
hat die Kontakte zu einigen wenigen
schwulen Uberlebenden, die sich
mit ihrer speziellen Verfolgungsge-
schichte an die Offentlichkeit ge-
wagt haben, zu zahlreichen langen
Gesprachen ausgebaut.

Albert Knoll



BiicherRegal

Kleiner Beitrag zur
schwulen Hagiografie

Jon Barrett

Hero of Flight 93 — Mark Bingham.
A Man who Fought Back on
September 11, Advocate Books,
Los Angeles 2002, 177 Seiten,

ca. 15 €.

Im ersten Jahr seit den Attentaten des
11. September 2001 erschien eine
kleine Bibliothek von Biichern, die
die unterschiedlichen Aspekte jener
Ereignisse beleuchten wollten.

Ein Teil dieser umfangreichen Li-
teratur widmet sich Erklarungsversu-
chen: Was genau geschah, und wie
wurden solche Angriffe (iberhaupt
moglich? Freilich gehdren auch Ver-
schworungstheorien dazu. Da Vie-
les im Vorfeld der Attentate am 11.
September unklar geblieben ist und
einiges wohl nie aufgeklart werden
wird, werden solche Biicher immer
ihre Leser finden. Wie lasst sich auch
eine Verschworungstheorie restlos
widerlegen?

Ein anderer Teil der Literatur
prisentiert Lebensbilder der ver-
storbenen Passagiere. Jon Barrett,
Redakteur der Schwulenzeitschrift
»The Advocate«, hat das Leben ei-
nes der vielen Opfer recherchiert
und iiber ihn eine Biografie verfasst.
Mark Bingham starb mit nur 31 Jah-
ren als einer jener Helden, die einen
der Pline der Attentdter (wohl einen
Angriff auf das Weile Haus?) verei-
telten. Welchen Eindruck hinterldsst
nun dieses Buch?

93

Im Lauf seines Pontifikats hat
Johannes Paul II. eine fast uni-
berschaubare Menge von christ-
lichen Menschen selig oder hei-
lig gesprochen. Oft waren diese
Ordensgriinder(innen), und nicht
selten erschien gleichzeitig zum fei-
erlichen Gottesdienst am Petersplatz
in Rom eine Biografie, die den Le-
benslauf des neuen Heiligen darstel-
len sollte.

Als frommer, papstergebener Ka-
tholik habe ich eine Vielzahl solcher
Hagiografien gelesen. Und oft fragte
ich mich: War das wirklich alles? Sel-
ten sieht man das abgerundete Bild
eines Menschen. Selten entwindet
sich der Stil aus der Umarmung der
siiBlichen Klischees. Selten begreift
man, warum man tiberhaupt auf den
Gedanken kam, dass gerade dieser
Mensch es verdiente, anderen Chris-
ten als Vorbild vorgestellt zu werden.
Da ist ja alles so alltaglich!

Genauso ist es mit der Biografie
von Mark Bingham. Direkt widerlich
ist er zwar nicht, sonderlich attraktiv
ist er aber auch kaum — »unauffallig«
ist wohl das passende Wort, einer
wie tausend andere schwule Man-
ner... Tja, eigentlich wie tausend
andere Manner seiner Generation
tiberhaupt. Und gerade darin liegt
die Botschaft dieses Buches.

Die wichtigsten Texte der ameri-
kanischen Schwulen-Schonliteratur
seit 1970 sind Krimis, die nicht nur
Spannung anbieten, sondern auch
ein Portriat des Schwulen zeichnen.
Diese literarische Bewegung fing
mit Joseph Hansen an; seitdem gibt
es eine Vielzahl schwuler Detektive,
die alle Hansens These untermau-



Ok

ern wollen, dass Schwule eigentlich
nichts anderes als »normale« Man-
ner sind, die halt andere Manner
(statt Frauen) lieben. Als Detektiver-
zahlungen sind sie oft ausgezeichnet
(so Michael Navas »The Death of
Friends«, 1996), als Romane aber
auch (so Krandall Kraus’ »Love’s Last
Chance«, 2000).

Da ist es wohl kein Zufall, wenn
mich Jon Barretts Biografie von Mark
Bingham an eine der wichtigsten
Einsichten von Agatha Christie erin-
nerte, namlich dass der Mord an ei-
nem ganz »alltdglichen« Menschen
(sagen wir, einem Dienstmadchen)
genauso tragisch sei wie der Mord an
einem nach gewohnlichen Kriterien
»bedeutsamen« Menschen.

Das Tragische an Marks Tod - so
wie ich Jon Barrett lese — ist, dass
hier ein ganz gewohnlicher Mann,
ein patriotischer Amerikaner wie
jeder andere Mann auf Flug 93, in
jungen Jahren starb. Dies dient als
willkommener Beweis dafiir, dass
Homos sich gar nicht von anderen
Ménnern unterscheiden. Da ist es im
Grunde nur eine Kuriositat, ja eine
liebenswiirdige kleine Exzentrizitat,
dass unser Mark gerne mit stark be-
haarten Mannern (statt mit hiibschen
Médchen) Sex hatte ...

Da aber bleibt die Frage, genau
wie im Falle der katholischen Hagi-
ografie: War das wirklich alles? Darf
man alles glitten und veralltagli-
chen? War vielleicht das Interessante
an Mark und an den katholischen
Heiligen (oder auch an der vom
Volk heilig gesprochenen Prinzessin
Diana) doch nicht das Alltigliche,
sondern gerade das Unangepasste?

QueerVerweise

Bei solchen Hagiografen werden wir
dies leider nicht erfahren.

Diese Bedenken sind nicht als
Kritik an Marks Person gemeint. Sein
Tod war heroisch und tragisch, und
es ist gut, dass wir seiner gedenken
und ihn ehren. Die Verehrung von
Mark Bingham schlieft aber nicht
aus, dass ich den Wunsch aulere,
man hétte eine Biografie verfasst,
die ihn in seiner unangepassten Ein-
zigartigkeit ernst genommen hitte,
ohne ihn voreilig als Beweis fiir eine
bestimmte Ideologie zu prasentie-
ren.

Brian McNeil

Handlanger in der
Werkstatt Gottes

Norbert Arntz, Raiil Fornet-Betan-
court und Georg Wolter (Hg.):

Werkstatt »Reich Gottes«.
Befreiungstheologische Impulse in
der Praxis,

IKO-Verlag, Frankfurt a.M. 2002,
350 Seiten, 25,80 €.

Immer noch Befreiungstheologie?
Der Anlass des Buches scheint ty-
pisch fiir die Behandlung befreiungs-
theologischer Fragen: Ein Rickblick
auf drei Jahrzehnte der Missionszen-
trale der Franziskaner unter ihrem
Griinder und Leiter Andreas Miiller
ofm. Ein Rickblick vor allem auf
hiesige Lernerfahrungen mit der
Uberwiegend in Lateinamerika be-



BiicherRegal

heimateten Weise der theologischen
Existenz.

Die vielen Autorinnen und Auto-
ren vermeiden jedoch ein Auswei-
chen vor der Geschichte, die die
Praxis und Theologie der Befreiung
hervorgebracht und immer wieder
verandert hat. So lesen sich die Ein-
blicke in verschiedenste Praxisfelder
ebenso wie die eher reflexiven Bei-
trage wie eine Dokumentation der
Metamorphosen christlicher Praxis
in einer sich verdndernden Welt. Als
roter Faden bleibt die Grundinspira-
tion der Theologie der Befreiung, der
Glaube an den Gott der Geschichte
auf der Seite der Armen. Im Folgen-
den sollen (ibergreifende Beobach-
tungen vorgestellt werden, die als
Leseorientierungen dienen konnen.

In den vergangenen Jahrzehnten
gab es viele Rezeptionsansitze der
Theologie der Befreiung in unserem
mitteleuropdischen Kontext. Deutli-
che Verianderungen lassen sich bei
den sozialen Organisationsformen
erkennen. Lianger schon wird eine
zunehmende Entkirchlichung  der
befreiungstheologisch gepragten
Gruppen und Bewegungen wahrge-
nommen. Sie wandern immer starker
aus der offiziellen Kirche aus. Solida-
rititsgruppen finden sich hochstens
noch am Rande von Pfarrgemein-
den. Eine radikalere Verdnderung
besteht dann im Auswanderungspro-
zess etlicher Bewegungen aus dem
gesamten Kontext der christlichen
Beheimatung. Emanzipatorische
Bewegungen verlieren nicht selten
den Kontakt zur christlichen Traditi-

95

on und der Traditionsgemeinschaft.
Fine andere Entwicklung stellen die
Versuche dar, die Anfangsimpulse
befreiungstheologischen  Engage-
ments hierzulande zu institutiona-
lisieren und zu professionalisieren.
Institutionen und Vereine wie die
Missionszentrale der Franziskaner,
die Christliche Initiative Romero, der
Freckenhorster Kreis, das Institut fiir
Theologie und Politik und andere
mehr sichern bislang erfolgreich so-
wohl den Befreiungsimpuls als auch
seine spezifische christliche Begriin-
dung. Im Kontext der neoliberalen
Globalisierung und der Gegenbewe-
gung einer Globalisierung von unten
entsteht zur Zeit eine weitere Sozial-
form christlichen Engagements. Vor
allem in den Liandern des Siidens
kommt es immer Ofter durch Ansto-
Be seitens christlicher Gruppen zur
Grindung ‘sdakularer’ NGOs. Die
Grenze zwischen Sozialpastoral und
sozialen Bewegungen wird flieBend.
AuBerdem fiihrt die Erfahrung globa-
lisierter Ungerechtigkeit, die Wahr-
nehmung der Ethnifizierung ihrer
Lasten und der Benachteiligung von
Frauen zu einer globalen Vernetzung
von Solidaritatsgruppen, die nicht
mehr nach dem Motto »der Nor-
den hilft dem Siiden« funktioniert.
Die Benachteiligung von Schwarzen
etwa tritt sowohl im Sitiden wie im
Norden auf.

Die zunehmende analytische
Schérfe der an Befreiungsprozessen
beteiligten Gruppen und Instituti-
onen fiihrt sowohl zu einer Diffe-
renzierung bei der Benennung der
Opfer ungerechter Strukturen (Gen-



96

derfragen, kulturelle Identititen,
Auseinandersetzung mit Fremdheit)
als auch zu einer Ausdifferenzierung
von Utopie in den Plural.

Was bleibt schlieRlich Theologin-
nen und Theologen im hier skizzier-
ten globalen Setting? Institutionell
miissen sie als Verlierer und Verliere-
rinnen unter dem Druck kirchlicher,
akademischer und G6konomischer
Zwange gesehen werden. Aber es
werden auch neue Spielraume the-
ologischer Existenz aufgezeigt: The-
ologinnen und Theologen leben im
Abseits — aber sie leben — als Arbei-
tergeschwister bzw. Arbeiterpriester,
auf den schwankenden Brettern be-
freiungstheologischer Selbststandig-
keit oder in selbstgebauten neuen
Gemeindeformen.

Die hier markierten Linien kon-
nen nicht die Fiille der einzelnen
Beitrige wiedergeben. Sie kénnen
und sollen den Leser oder die Leserin
aber zur eigenen Ortsbestimmung
anregen, durch kritisch-treue Aus-
einandersetzung mit dem eigenen
Lebensweg sowie mit der eigenen
theologischen Lebens-Authentizitit.

Arnd Biinker

QueerVerweise

AIDS in Alrika

Olaf Derenthal

AIDS in Afrika und die Rede von
Gott. Impulse einer Option fiir
Menschen mit HIV. Anhang mit
Gebeten aus Kenia (Theologie und
Praxis Bd. 13), Lit-Verlag, Miinster
u.a. 2002, 176 Seiten, 15,90 €.

AIDS hat hierzulande wenn nicht
sogar seinen Schrecken, so doch
zumindest viel von der Aufmerk-
samkeit der 80er und 90er Jahre des
letzten Jahrhunderts verloren. Eine
durchgreifende  Praventionspolitik,
Fortschritte in der medizinischen
Einddmmung der Virustatigkeit und
der erfolgreiche Aufbau psychoso-
zialer Netzwerke haben bewirkt,
dass AIDS kaum noch als wichtiges
Thema der Gesellschaft und die Ge-
staltung sexueller Praxis gilt.

Wenn die jdhrlichen Welt-AIDS-
Tage journalistisches Interesse we-
cken, dann vor allem im Blick auf
den »schwarzen Kontinent«. Hier
hdufen sich diistere Nachrichten,
deren trost- und hoffnungslose In-
halte vor lauter undifferenzierter
»Schwarz«-Malerei nicht nur die
tatsachlichen Geschehen statistisch
»objektivieren«, sondern zugleich
auch verhindern, tiberhaupt an eine
konstruktive Handlungsméglichkeit
zu denken. Diese Berichterstattung
bewirkt den Eindruck, Afrika sei eben
nicht mehr zu helfen. Einzig die For-
derung nach Kondomgebrauch (ger-
ne verbunden mit dem rassistischen
Klischee des Sexprotzes) wird erho-
ben, oft in einem Atemzug mit einer



BiicherRegal

Kirchenkritik, die eher auf hiesige
Konflikte mit dem Heiligen Stuhl zu-
riickzufihren ist als auf eine Ausein-
andersetzung mit den Situationen im
subsaharischen Afrika.

Der Krankenpfleger und Theologe
Olaf Derenthal hat eigene Erfahrun-
gen in der Begegnung mit von AIDS
betroffenen Menschen in Kenia wah-
rend seines dortigen Einsatzes als
Missionar auf Zeit zum Anlass ge-
nommen, aus soziologischer, theo-
logischer und pastoraler Perspektive
die Herausforderung AIDS in Afrika
in einer Studie aufzugreifen.

Das inhaltlich und sprachlich sen-
sible und methodisch klar geglieder-
te Buch gibt dabei stets Rechenschaft
von der Vielfalt der Perspektiven, die
auf das Phanomen AIDS Anwendung
finden. Derenthal gelingt es, durch
differenzierte Reflexionen voreilige
Urteile zu verhindern, und zugleich
Leitlinien fir eine helfende und soli-
darische Praxis zu entwickeln.

Sein Ausgangspunkt ist eine kri-
tische Sicht auf die Konstruktion
von Krankheit. Das favorisierte eu-
ropdische Modell eines biomedizi-
nischen Verstindnisses konkurriert
mit anderen Modellen, dem der
Balancemedizin (Krankheit als Fol-
ge des Ungleichgewichts zwischen
Einzelmensch und Umwelt) und
dem der Punitivmedizin (Krankheit
als Strafe in einem Tun-Ergehen-Zu-
sammenhang). Derenthal verleugnet
zwar nicht seine biomedizinische
Herkunft, lasst sich aber durch die
foucaultsche Kritik am Wahrheits-
anspruch medizinischen Wissens
auf eine breiter angelegte Krank-
heitskonstruktion in afrikanischen

97

Gesellschaften ein. So macht er fiir
den afrikanischen Kontext eine pluri-
forme Konstruktion des Verstandnis-
ses von AIDS aus, die verschiedene
Wissenslieferanten (Biomedizin,
afrikanische Traditionen, globalisier-
te Moderne) umfasst.

Derenthals Blick auf die kirch-
liche Reaktion auf AIDS zeigt eine
differenzierte  Wahrnehmung. Die
Praxis der Kirchen ist vielfdltig und
widerspriichlich. Ein  Durchgang
durch verschiedene Aufklarungspro-
gramme zeigt unterschiedliche Um-
gangsweisen mit AIDS, die jeweils
auf andere Voraussetzungen bei der

Krankheitskonstruktion schlieffen
lassen. Bei katholisch-kirchlichen
Verlautbarungen hélt  Derenthal

vor allem fest, dass AIDS kaum als
wichtiges Thema zentrale Bedeutung
erhilt. Als Mittel des Schutzes wer-
den allein die eheliche Treue und
die Keuschheit genannt. Kondome
werden pseudowissenschaftlich als
ungeeignet verbramt. Anhand von
Stellungnahmen afrikanischer Theo-
logen wird dagegen aufgezeigt, dass
die Auseinandersetzung mit AIDS
durchaus auch ihren produktiven
Niederschlag in theologischen Ent-
wiirfen findet. Fir die Praxis werden
Empowerment (auch zum Gebrauch
von Kondomen), kultureller und po-
litischer Widerstand gegen traditio-
nelle afrikanische gesellschaftliche
Ausschlussmechanismen, mehr In-
kulturation und ein Verstandnis von
Kirche als heilende Gemeinschaft
vorgeschlagen. Die Unterschiedlich-
keit der Ansdtze spiegelt die Konflik-
tivitdit des Themas auch innerhalb
der Theologie.



98

Aus biblischen Rekursen ent-
wickelt Derenthal dann selbst drei
praktische Optionen: eine Option
fir eine leidsensible Gottesrede,
eine Option fiir eine kultureinge-
bundene Praventionsarbeit und eine
Option fiir eine politokonomische
Ursachenbekampfung.

Hier schlieBt er dann die Frage
an, wie AIDS in Afrika Kirche und
Gesellschaft in Deutschland anfragt
und herausfordert. Das Dilemma,
dass Hilfe oft Abhangigkeitsstruk-
turen verfestigt, mochte Deren-
thal zugunsten einer politischen
Handlungsoption umgehen. Hilfe
aus Deutschland darf jedenfalls
nicht tber die soziookonomischen
Strukturen hinwegsehen, die in der
Wahrnehmung von AIDS zu be-
ricksichtigen sind, und muss kirch-
licherseits zu einem weltkirchlichen
Solidaritatsbewusstsein wie zu einer
gesellschaftlichen globalen Verant-
wortungspraxis fiihren.

Einen besonderen Reiz erhalt das
Buch durch die afrikanischen Stim-
men selbst, die Derenthal zu Wort
kommen lasst. Im Anschluss an ei-
nen Roman Meja Mwangis (Die ach-
te Plage) wird gegen die eurozentri-
sche Praxis eine literarische Quelle
aus Afrika erschlossen. Zudem hat
Derenthal in Kenia Briefe an Gott
sowie Gebete von Afrikanerinnen
und Afrikanern gesammelt, die im
Anhang des Buches einen vielstim-
migen Eindruck von der religiosen
Verarbeitung der AIDS-Herausforde-
rung wiedergeben.

Arnd Biinker

QueerVerweise

Postmoderne
Theologie

Gregor Maria Hoff

Die prekire Identitit des
Christlichen. Die Herausforderung
postModernen Differenzdenkens
fiir eine theologische Hermeneutik,
Schoningh, Paderborn 2001,

582 Seiten, 88,40 €.

Postmodern wird haufig gleichge-
setzt mit beliebig, unverbindlich,
gleichgiltig — und gerdt dadurch in
Verruf. Von einer solchen, sich die
Miihen der Reflexion ersparenden
Lebenseinstellung unterscheidet sich
fundamental, worum bedeutende
Denker der Gegenwart ringen.

Postmodern ist auch nicht Kenn-
zeichnung einer Epoche, sondern
bezeichnet eine Art zu denken, der
jede Identitdt unauflgslich in eine
Differenz eingebunden ist. Identi-
fizieren ist differenzieren: ich be-
zeichne etwas, indem ich es von
anderem unterscheide. Identifizieren
ist ohne zu differenzieren nicht mog-
lich. Dieses Denken ist radikal de-
ontologisierend , das heifSt statt von
Dingen, Sachen, von »es gibt« und
»das ist eing, ist von einem Prozess
permanentem Identifizierens und
Differenzierens die Rede.

Warum dies so ist, macht Hoff
an Differenzmarken deutlich, die
jegliche Welt- und Selbsterfassung
unausweichlich durchziehen. Eine
ganz wesentliche Differenzmarke ist
Sprache. Sprache, und mit ihr Kom-
munikation, bildet ein in sich ge-



BiicherRegal

schlossenes, autopoietisches System
(Luhmann), das einzig und allein an
die (sprachlichen) Elemente seines
Systems ankniipft, niemals an ande-
re. So bleibt ein uniberbriickbarer
Abgrund zwischen dem sprachli-
chen Element (Wort) und dem mir
vor Augen Stehenden. Welt- und
Selbsterfassung kann nie anders als
sprachlich geschehen, und doch
entziehen sich Welt und Selbst ei-
nem identifizierenden, es gleichsam
stillstellenden  Zugriff. ldentitat ist
nur narrativ, differentiell moglich,
indem folgende Identifizierungen an
vorhergehende ankniipfen und zu-
gleich als Basis fir wiederum folgen-
de dienen. Was bleibt ist eine Spur,
die sich aus Identitit und Differenz
ergibt, ohne selbst je greifbar, identi-
fizierbar zu sein.

Fine weitere ganz entscheiden-
de Differenzmarke kiindigt sich an:
Zeit. Zeit ist Differenz, ist die Dyna-
mik zwischen permanentem Iden-
tifizieren in Differenz. Jede Beob-
achtung kommt zu spédt gegeniiber
dem Ursprungsereignis, dem Anlass
der Beobachtung. Wir kénnen nur
zeitverschoben, zu spat wahrneh-
men, beobachten, unterscheiden
und bezeichnen, und damit etwas
identifizieren.

Als dritte der von Hoff explizier-
ten Differenzmarken sei genannt:
Macht. Jegliches Verstehen-wollen
von sich selbst, der Welt, den An-
deren verstehen wollen ist unaus-
weichlich mit der Bemachtigung des
Erkannten, Beobachteten verbun-
den. Hieran macht sich eine schwer-
wiegende Kritik der Postmoderne an
der Moderne fest. Die Aufkldrung

99

mit ihrer Konzentrierung auf das er-
kennende Subjekt, mit der zentralen
Positionierung des menschlichen
Geistes ldsst alle Dinge, ldsst Welt,
Selbst und Wirklichkeit nur noch aus
der Perspektive dieses Geistes zu,
ordnet sie dieser Perspektive unter
— es kommt zur Anthropozentrierung
und Subjektzentrierung, der alles an-
dere, schlieBlich auch das sich selbst
beobachtende Subjekt zum Objekt
wird. Folge ist der Verlust einer Per-
spektive fir das Andere des Anderen,
fir das Unverfligbare, Unbegreifli-
che, sich Entziehende — letztlich fiir
das Mysterium. Alles wird erforscht,
eingeordnet, katalogisiert, etikettiert,
letztlich stigmatisiert, ausgegrenzt,
pathologisiert, verfolgt, interniert.

Gerade die Differenzmarke
Macht zeigt, wie eng die Unter-
scheidung Identitat/Differenz mit der
Unterscheidung Inklusion/Exklusion
verbunden ist. Was als richtig, nor-
mal, wahr, natiirlich identifiziert
wird, hat zur Folge, dass davon Ab-
weichendes (Differentes) exkludiert
(exkommuniziert) werden muss. Es
wird unnormal, pathologisch, unna-
turlich, haretisch.

Hoff greift in seiner Darstellung
auf franzosische Philosophen der
Gegenwart zurlick. Wichtige Grund-
ziige postmodernen Denkens sollten
hier als Verstehensfolie nachgezeich-
net werden, auf deren Hintergrund
Hoff im Folgenden Kirche und The-
ologie betrachtet.

Hoff zeigt zundchst fiir die Alte
Kirche, wie different Kirche in ihrem
Ursprung war, wie viel nebeneinan-
der bestehen konnte. Zugleich zeigt



100

er die Identittsprinzipien auf, die
bei aller Differenz wirksam waren:
die Person Jesu, die Autoritat der Au-
genzeugen, das sich auf die Apostel
grindende Amt und die Etablierung
der Institutionen, der Synoden und
Konzilien; schlieflich die Kanonbil-
dung. Daneben stellt die Liturgie ei-
nen wichtigen Identitatsfunktor dar.
Parallel dazu wird nachgezeichnet,
wie der Umgang mit Differentem
aussieht. So hat eine immer stirke-
re Dogmatisierung und Juridisierung
eine immer massivere Exklusionspra-
xis zur Folge — bis hin zur Exkommu-
nikation.

Hoff (224): »Kein Dogma, das
sich in seiner strafrechtlichen Imp-
likation nicht latent in einer Inter-
pretationsspannung zur Praxis Jesu
wiederfinde.« Und: »Gerade des-
halb muss jedes Dogma von jenen
Differenzen her gegengelesen wer-
den, die es ausldst.« Hoff spricht in
diesem Zusammenhang auch von
der Notwendigkeit eines kirchenin-
ternen Asyls der Liebe, das im the-
ologischen Diskurs allzu oft fehle
(273) bzw. von den »Spuren verletz-
ter Liebeslogik, die an ihrer Wahrheit
haften« (536).

Hoff zeigt, wie das Vaticanum
Il gerade in seinen vielfdltigen Hin-
weisen auf Differenzmarkierungen
zu lesen ist. Ausgehend von dem
hermeneutischen  Kriterium  des
Konzils (LG 13) Einheit in Vielfalt,
Uber das Verstiandnis von Kirche als
Communio, die auf die trinitarische
Communio hinweist, bis hin zum
damit verbundenen Wechsel von
einer christologischen Theologie der
Stellvertretung hin zu einer Theolo-

QlueerVerweise

gie der trinitarischen Relationalitat,
die sich bis zur Kenose und zum
Kreuz dehnt.

Sowohl das Dogma wie auch
das biblische Wort verweigern sich
einem identischen Zugriff. Beide
sind unaufhebbar durchzogen von
den oben genannten Differenzen
Sprache, Zeit und Macht. lhre Iden-
titat ist eine narrative, differentielle
Spur, weswegen ihre Identitdt prekar
bleibt, wie der Titel der Arbeit sagt.
Wo Identifiziertes so fragil, voriiber-
gehend (in Paschaexistenz) bleibt,
verbietet sich Gewaltausiibung von
selbst. Stattdessen betont Hoff (272):
»Die sanfte Gewalt des Uberzeugens
kennt zwei Formen: das Argument
(Theorie) und die performative Praxis
(z. B. der Liebe).« Im Blick auf die
hohe Bedeutung, die dem Differen-
ten fur das ldentifizierte zukommt,
»ware die Diaspora als kirchlicher
Ort theologisch neu zu entdeckenc
(313).

Im Folgenden kommt Hoff auf
die verschiedenen Ansitze englisch-
sprachiger und deutscher Theologen
zu sprechen, die Theologie aus dif-
ferenzhermeneutischer Perspektive
betreiben. Ein Kriterium, mit dem
er die einzelnen Ansdtze lberpriift,
ist die Frage, inwieweit es gelingt,
aus der berechtigten Kritik an iden-
titatslogischen Ansétzen heraus — mit
ihrer »Beherrschung des Anderen
im identifizierenden Zugriff« (38)
— nicht in das Gegenextrem einer
Differenzlogik zu fallen, in der alles
in Vielfaltigkeit, radikaler Pluralitat
und damit in Beliebigkeit verharrt.

Hoff 16st die Spannung zwischen
Identitdt und Differenz nicht im Sin-



BiicherRegal

ne einer Synthese auf, durch die das
Differente, das Andere wieder Opfer
einer neuen ldentitdt wiirde. Viel-
mehr gilt es, das unhintergehbare,
wechselseitige  Konstituierungsver-
haltnis von Identitat/Differenz bzw.
die Aporie, einen letzten Einheits-
grund identifizieren zu konnen,
auszuhalten. Was bleibt, ist der
permanente Vorgang der différan-
ce (Derrida), ist die Spur (Levinas),
die die aneinander anschliefenden
Identifizierungen/Differenzierungen
legen und die sich selbst einem iden-
tifizierenden Zugriff entzieht, ist eine
narrative ldentitit (Ricoeur), die der
permanenten Fortsetzung der Erzih-
lung bedarf. »Das Absolute ereignet
sich darin auf nicht-absolute Weise«
(520). Ein solches Denken »bewahrt
ein untilgbares Moment von Alteri-
tat« (450).

Gegen das sich absolut Setzen
von Identititen betont ein postmo-
derner Ansatz, wie sehr jedem Iden-
tifizierten immer die Reichhaltigkeit
und Vielféltigkeit der Wahrheit fehlt,
die als different ausgeschieden wur-
de. Es geht um »Wahrheit ohne
Relativismus, aber in Relativitat: be-
ziiglich. Christlich gesprochen: aus
trinitarischem Grund personal und
relational«; »Wahrheit umfasst Dif-
ferenz« (540).

Die Arbeit Hoffs stellt meiner An-
sicht nach unsere Art zu denken und
damit auch das okumenische Ge-
sprach, das ethische Gespriach usw.
auf eine neue Grundlage. Dariiber
hinaus macht die sehr differenzier-
te Darstellung der philosophischen
und theologischen Anséitze den tie-

fen Ernst deutlich, dem postmoder-
nes Denken entspringt, namlich dem
»Logos einer Beméchtigung der Din-
ge und der Tilgung der Differenz im
Namen des Einen: des Subjekts, der
Vernunft, einer ldee, eines Gottes«
(526) zu wehren.

Hoff zitiert Salmann (527): »Es
ist, als ob die Kreuzestheologie in
solchem Denken, das von den Be-
siegten, Schwachen, Ohnméchtigen
ausgeht, zum ersten Mal in die Me-
thode des Denkens eingewandert
wire, und das nach zweitausend
Jahren christlicher Rede vom Kreuz«.
Und Hoff fligt hinzu (527): »Christli-
che Identitatskritik kann harter kaum
ausfallen: das Zentrum der Botschaft
vom Kreuz nicht eigentlich ins Zen-
trum geriickt zu haben, nicht von
ihm her gedacht — und gelebt — zu
habenc.

Ich wiinsche diesem Buch eine
breite und intensive Rezeption!

Bernd Bloemeke



AuBerdem...

Lewis D. Solomon: The Jewish
Tradition, Sexuality and Procre-
ation, ca. 42 €.

Robert Klein Engler: Stings of the
Flesh: Essays on Being Christian
and Gay, Xlibris, 2001, ca. 24 €.

Horst Goldstein: »GenieR das
Leben alle Tage«. Eine befreien-
de Theologie des Wohlstandes,
Griinewald-Verlag, 273 Seiten,
23,80 &

Heinrich Detering: Das offene
Geheimnis. Zur literarischen Pro-
duktivitdt eines Tabus von Win-
ckelmann bis zu Thomas Mann,
Wallstein, 432 Seiten, 26 €.

Das Woérterbuch der Feministi-
schen Theologie ist in einer zwei-
ten vollig iiberarbeiteten Auflage
erschienen. Es hat 576 Seiten und
kostet 65 €.

Ebenfalls im Giitersloher Verlags-
haus ist das Arbeitsbuch Femi-
nistische Theologie erschienen
mit 352 Seiten und CD-ROM fiir
24,95 €.

Eine neue Krimiserie ist im Gii-
tersloher Taschenbuch erschie-
nen. Highlight diirfte der Krimi
Todliches  Abendmahl  sein:
wéhrend einer 6kumenischen
Abendmabhlsfeier auf dem Berli-
ner Kirchentag stirbt eine Pasto-
rin an einer vergifteten Hostie.
Uwe Birnstein: Todliches Abend-
mahl, 144 Seiten, 8,50 €.

QueerVerweise

Mitgliedsantrag

H iermit beantrage ich die Mit-
gliedschaft in der »Arbeitsge-
meinschaft Schwule Theologie e.V.

Name

Vorname
Geb.-Datum
Anschrift
PLZ Ort
Tel.
Fax
E-Mail
Datum

1. Unterschrift

Ich weil, dass die Mitgliedschaft den

Bezug der Zeitschrift »WERKTSTATT

ScHwuLE THEOLOGIE« zum jeweils giil-

tigen Bezugspreis beinhaltet.

Q Ich bin bereits Abonnement der
WERKSTATT

Q Ich abonniere die WerkstatT be-
ginnend mit der auf die Annahme
meines Mitgliedsantrags folgende
Ausgabe.

2. Unterschrift

Einzugsermachtigung

Hiermit ermdchtige ich die »Arbeits-
gemeinschaft  Schwule Theologie
e.V.« meinen Mitgliedsbeitrag und/
oder die Abo-Kosten bei Filligkeit
von meinem Konto einzuziehen.
Konto-Nr.

bei (Bank)
BLZ

Datum

3. Unterschrift




Rosa Brett

103

AS ROSA BRETT bietet Platz fiir

QueerVerweise aller Art: Veran-
staltungsankiindigungen, Termin- und
Publikationshinweise, Tagungsberich-
te, die Vorstellung von Initiativen und
Projekten... Die Zahl schwul-christ-
lich engagierter Gruppen, Verbdnde
und Gottesdienstgemeinden steigt

immer weiter. Das Rosa Brett will die-
se bekannt machen, miteinander in
Kontakt bringen und zur Entwicklung
neuer Ideen und Projekte beitragen.

LSVD am katholischen

Familiensonntag

m August 2001 hat der Standige

Rat der Deutschen Bischofskon-
ferenz Beschdftigten in kirchlichen
Einrichtungen mit dienstrechtlichen
Konsequenzen gedroht, wenn sie
eine Eingetragene Lebenspartner-
schaft eingehen (vgl. WEerkstatT 3/
2002, S. 314 f). Am Sonntag, dem
19. Januar 2003, beging die katholi-
sche Kirche ihren diesjdhrigen tradi-
tionellen Familiensonntag.

Aus diesem Anlass hatte der
Lesben- und Schwulenverband in
Deutschland (LSVD) eV. zu De-

ROSd

Brett

monstrationen und Mahnwachen
vor den katholischen Domkirchen in
Berlin, Koln, Minster in Westfalen,
Trier, Frankfurt am Main, Bamberg
und Magdeburg aufgerufen. Unter
dem Aufruf »Auch wir sind Fami-
lie!« wollten Schwule und Lesben an
diesem Tag Prasenz zeigen und die
Offentlichkeit durch Flugblitter und
personliche Gesprache auf ihre An-
liegen hinweisen.

Manfred Bruns, der Sprecher des
LSVD, erkldrte gegeniiber der Presse:
»Der LSVD fordert die katholischen
Bischofe auf, ihren Diskriminie-
rungskurs zu beenden. Beschiftigten
im kirchlichen Dienst darf das vom
Verfassungsgericht ausdriicklich
gebilligte Recht auf das Eingehen
einer Eingetragenen Lebenspartner-
schaft nicht verwehrt bleiben. Die
Bischofskonferenz soll ihre Kiindi-
gungsdrohungen  zuriicknehmen.
Wir appellieren an die katholische
Kirche, gleichgeschlechtliche Fa-
milien nicht linger auszugrenzen.
Mit den Protestaktionen am tradi-
tionellen Familiensonntag der ka-



104

tholischen Kirche vor ausgewihlten
Kathedralen verleihen wir diesen
Forderungen Nachdruck. «

Die Werkstatr dokumentiert im
Folgenden den Aufruf des LSVD im
Wortlaut:

Liebe Besucherinnen und Besucher
des Gottesdienstes!

Liebe verdient Respekt!

Heute begeht die katholische Kirche
ihren Familiensonntag. Aus diesem
Anlass weisen wir darauf hin: Auch
Lesben und Schwule gehoren zur
Familie. Sie sind liebevolle Tochter,
Sohne, Schwestern, Briider und gar
nicht so selten selbst Eltern. Viele
schwule wie lesbische Paare leben
wie Eheleute zusammen. Sie lieben
sich, sorgen fiireinander und stehen
fireinander ein — in guten wie in
schlechten Tagen.

Seit dem 1. August 2001 kdnnen
gleichgeschlechtliche Paare eine Ein-
getragene Lebenspartnerschaft einge-
hen. Das Bundesverfassungsgericht
hat ausdriicklich festgestellt: Das
steht im Einklang mit dem Grundge-
setz. Der Schutz von Ehe und Familie
ist dadurch nicht beriihrt.

Wir protestieren gegen Berufsverbote

Den Mitarbeiterinnen und Mitarbei-
tern in katholischen Einrichtungen
soll das Recht auf eine Eingetragene
Lebenspartnerschaft aber verwehrt
bleiben. Die Deutsche Bischofskon-
ferenz bewertet das Eingehen einer
Eingetragenen Lebenspartnerschaft
als »schwerwiegenden Loyalitatsver-

QueerVerweise

stob«. Kirchlich Beschéftigten, z. B.
Krankenpflegern, Erzieherinnen oder
Verwaltungsangestellten, wird mit
dienstrechtlichen Konsequenzen bis
hin zur Kiindigung gedroht. Dage-
gen protestieren wir heute. Wir for-
dern die Bischofe auf, diese diskri-
minierende Verordnung umgehend
zuriickzunehmen.

Die Eingetragene Lebenspartner-
schaft bedeutet umfassende gegen-
seitige Verpflichtungen. Gerade die
Kirche sollte es unterstiitzen, wenn
Menschen bereit sind, fiireinander
einzustehen. Angestellte mit Berufs-
verbot zu bedrohen, weil sie eine
Verantwortungsgemeinschaft einge-
hen wollen, ist hartherzig und men-
schenfeindlich, ist Drohbotschaft
statt Frohbotschaft. Damit dringt
man Menschen in die Heimlichkeit
und Selbstverleugnung. Wir meinen:
Liebe verdient Respekt, auch die
gleichgeschlechtliche Liebe.

Familie ist, wo Kinder sind

Viele Lesben und Schwule haben
eigene Kinder, tragen Verantwor-
tung fiir deren Erziehung und Wohl-
ergehen. Trotz erster gesetzlicher
Verbesserungen sind Kinder, die in
gleichgeschlechtlichen  Lebensge-
meinschaften aufwachsen, rechtlich
und finanziell schlechter abgesichert
als andere Kinder. Insbesondere
die fehlende Méglichkeit zur Stief-
kindadoption entzieht den Kindern
Versorgungsanspriiche und sorgt fiir
Unsicherheit, wenn dem leiblichen
Elternteil etwas zust6Rt. Das kann
nicht im Interesse des Kindeswohls
sein. Anstatt sich fiir die Kinder ein-
zusetzen, machen die Katholischen



ROSG Brett

Bischofe massiv Front gegen weitere
kindschaftsrechtliche Verbesserun-
gen beim Lebenspartnerschaftsge-
setz und schiiren Vorurteile. Auch
dagegen wenden wir uns am heuti-
gen Familiensonntag. Familie ist, wo
Kinder sind.
Klaus Jetz,
Bundespressesprecher des LSVD

Kontakt und weitere Informationen:
Lesben- und Schwulenverband in
Deutschland (LSVD) e. V.

Pressestelle

Willmanndamm 8

D-10827 Berlin

Tel. (00 49) (0) 30-78 95 47 63

Fax (00 49) (0) 30- 44 00 82 41
E-Mail: presse@/svd.de

Internet: http://www.lsvd.de

Forderungen

Die Junge Union (JU) im Miins-
terland unterstiitzt den LSVD
in seiner Kritik gegeniiber den ka-
tholischen Bischéfen und deren
Umgang mit dem neuen Lebenspart-
nerschaftsgesetz. Die Jugendorgani-
sation der CDU zeigt sich enttauscht

105

Uber die Haltung der katholischen
Kirche und wendet sich dagegen,
dass kirchlichen Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern, die sich eintra-
gen lassen wollen, mit Kiindigung
gedroht wird. Dies geht aus einer
aktuellen Stellungnahme hervor, mit
der die jungen Christdemokraten
aus dem Miinsterland direkt auf die
Mahnwache von — vorrangig jungen
— Schwulen und Lesben am katho-
lischen Familiensonntag vor dem
Miinsteraner Dom reagieren. Der
JU-Bezirksvorsitzende Lars Henckel
wendet sich in der Pressemitteilung
dabei ausdriicklich an das Bistum
Miinster: »Wir hoffen, dass auch in
unserem Bistum noch einmal Gber
diesen Schritt nachgedacht wird.«

Die JU, so schreibt die christ-
demokratische Jugendorganisation
weiter, berufe sich immer wieder in
ihren Positionen auf das christliche
Bild vom Menschen und habe somit
oftmals grofRes Interesse an den Po-
sitionen der Kirche zu gesellschafts-
politischen Fragen. Vor diesem
Hintergrund gibt Sascha Drescher,
stellvertretender Vorsitzender der JU
Miinsterland, zu bedenken: »Nach
unserem Verstandnis gehoren zu den
christlichen Werten Toleranz, Offen-
heit und Ehrlichkeit. Wir sind der An-
sicht, dass das Bistum Minster hier
seine Position Uberdenken sollte.
Viele Menschen zweifeln an der Ver-
einbarkeit der kirchlichen Warnung
an ihre Mitarbeiter mit christlichen
Idealen.« Drescher ist zugleich im
Bundesvorstand der JU aktiv.

Henckel und Drescher heben

in ihrer Stellungnahme hervor,
dass sich die JU im Minsterland



106

vor zwei Jahren im Rahmen einer
Mitgliederversammlung  fiir eine
grundsatzliche rechtliche Regelung
gleichgeschlechtlicher Lebenspart-
nerschaften ausgesprochen habe.
Dies sei sowohl die Position der JU
Nordrhein-Westfalen als auch des
JU-Bundesverbandes. Auch wenn
die jungen Christdemokraten die von
der rot-griinen Bundestagsmehrheit
getroffenen gesetzlichen Regelungen
nicht in allen Punkten teilen, sparen
sie in ihrer Pressemitteilung nicht mit
Kritik an der katholischen Kirche:
Dass Menschen im Lande, die sich
an bestehende Gesetze halten, mit
dem Verlust ihrer Existenzgrundlage
rechnen miissen, ist fiir die JU — so
wortlich — »nicht hinnehmbar«.
(Junge Union Miinsterland)

 oder: Wer braucht
eigentlich noch die Huk?

n einer Zeit, wo an verschiedenen
Orten Queergottesdienste (manch-
mal unter Beteiligung der Huk, ge-
legentlich auch ohne sie) gefeiert
werden, wo die HuK seit einigen

QueerVerweise

Jahren beim offiziellen Katholiken-
tag mitmacht, wo in mehreren evan-
gelischen Landeskirchen lesbische
und schwule Paare gesegnet werden
und wo in Deutschland fast flichen-
deckend schwule Priestergruppen
existieren, wofiir bitteschon braucht
da jemand noch die HuK? Die Frage
stellt sich ganz besonders, wenn ein
Jubildum — zumal das Fiinfundzwan-
zigjahrige — gefeiert werden kann.

Riickschau

Im Jahr 1977 wurde in Berlin von
schwulen Mannern die HuK gegriin-
det. In der Kirche offen schwul oder
lesbisch zu leben, war damals noch
verdammt gefahrlich. Einige wagten
es trotzdem. Viele der Griindungs-
mitglieder waren kirchliche Mitar-
beiter; sie hatten am eigenen Leib er-
fahren, was die Kirchen homosexu-
ellen Menschen zumuteten. In den
Folgejahren stieBen einige Lesben
zur HuK. Deren Anteil an der Mit-
gliederzahl ist bis heute allerdings
klein geblieben. In den ersten Jahren
bis circa Anfang der Neunzigerjahre
war die Unterstiitzung fiir kirchliche
Mitarbeiter, die aus dem Dienst ent-
lassen werden sollten, eine wichtige
Aufgabe.

Die weitere Entwicklung der HuK
in Stichworten:

* ab 1977: Griindung der ersten
Regionalgruppen Berlin, Frankfurt
am Main, Hannover, West und Nord.
— Grindung der Regionalgruppe
Ruhrgebiet, aus der 1982 die Grup-
pe in Minster hervorging. — Erste
Prasenz der HuK beim Katholikentag
in Berlin im Rahmen der Initiative
»Kirche von unten« (IKvu).



Rosa Brett

e ab 1982: An einer HuK-Veran-
staltung beim Katholikentag in Dis-
seldorf nehmen 1.200 Menschen
teil.

» ab 1983: Die HuK gibt sich
eine Satzung; 1986 wird sie offiziell
als Verein eingetragen. — Der letzte
groBe dienstrechtliche Prozess (in
der Hannoverschen Landeskirche
gegen Hans-Jirgen Meyer), den die
HuK begleitete, geht zu Ende. — Die
Arbeitsgemeinschaft zum Gemein-
deprojekt »Farbe bekennen« beginnt
mit ihrer Arbeit; ein Jahr spater stellt
die HuK das Projekt beim Kirchentag
im Ruhrgebiet der Offentlichkeit vor.
Das Arbeitsheft »Farbe bekennenc
erscheint in mehreren Auflagen von
insgesamt 4.500 Exemplaren.

» ab 1992: Bei der Synode der
Evangelischen Kirche im Rheinland
zeigt die HuK deutlich Prasenz. — Als
ein Hohepunkt des Kulturschaffens
in der HuK wird das »Schwungel-
buch« beim Katholikentag in Karls-
ruhe aufgefiihrt. Es handelt sich um
eine Parodie auf das »Dschungel-
buch«, bei der ein junger Mann im
Coming-out sich durch den Dschun-
gel des schwulen Lebens hangelt
und dabei zahlreiche Hilfsangebote
bekommt. Weitere Auffiihrungen des
»Schwungelbuches« finden in Wup-
pertal und Miinchen statt.

* ab 1994: Die vorsichtige An-
niherung zwischen der IKvu und
dem Zentralkomitee der Deutschen
Katholiken (ZdK) ermdglicht einen
vhalb offiziellen« Stand der HuK auf
dem Markt der Moglichkeiten beim
Katholikentag in Dresden. — Erst bei
den Katholikentreffen in Mainz 1998

107

und Hamburg 2000 ist die Anwesen-
heit der HuK selbstverstandlich.

* ab 1997: Die HuK feiert in
der Heilig-Kreuz-Kirche in Berlin
ihr zwanzigjahriges Jubildum; dabei
stellt sie sich die Frage nach ihrer
Zukunft, nach der Jugend in der
HuK (der so genannten »JuHux). In
Ansitzen wird spirbar, dass der H6-
hepunkt an Mitgliederzahlen, aber
auch an Aktivititen bereits ber-
schritten ist. Immerhin: Die HuK ist
jetzt im Internet.

* 2002: Die Feier zum 25-jdhri-
gen Jubildum fallt bescheidener aus.
Neben Podiumsdiskussion, Geburts-
tagstorte und Gottesdienst wird die
Stadtrundfahrt auf den Fliissen und
Kanéilen Berlins zum Erlebnis.

Aktuell haben sich die Mitglieder
in sechsundzwanzig Regionalgrup-
pen und acht Arbeitsgruppen zu-
sammengeschlossen; zudem gibt es
sechs Delegierte bzw. Kontaktperso-
nen zu anderen Organisationen.

VD

Die HuK heute

Es gibt die HuK nach wie vor. Und es
ist spurbar, dass weiterhin viele Man-
ner und auch einige Frauen die HuK
als ihre wertvolle kirchliche Heimat
erleben. Aber der Lack der glanzvol-
len Jahre ist ab. Neben den neu ent-



standenen Initiativen (Schwule Pries-
tergruppen, Gottesdienstgemeinden,
»KJGay«, »SchLeHe« usw.), an deren
Entstehung HuK-Mitglieder haufig
beteiligt waren, wirkt die HuK wie
eine alte Tante. Die Mitgliederzahl
des Vereins ist deutlich gesunken,
was hauptsichlich daran liegt, dass
extrem wenige junge Menschen in
die Gruppe kommen. Die Griinde
dafiir werden seit Jahren diskutiert,
doch der Trend setzt sich fort.

Nach langjahrigem Kampf ist der
Verein zwar jetzt vom Finanzamt als
gemeinniitzig anerkannt, was auch
sinnvoll ist. Aber dieser Kampf, die
schier endlosen Debatten und Struk-
turreformen haben viel Energie ge-
bunden. Zahlreiche Mitglieder wa-
ren von diesem Prozess genervt.

Um die HuK zukunftsfihig zu
machen, muss sie unbedingt ihr
Profil schirfen. Sie darf kein Verein
werden, der Vereinsabende ohne In-
halt sowie nette Veranstaltungen auf
den Kirchentagen durchfiihrt. Wenn
die Mitglieder nicht das Bediirfnis
haben, ihre Interessen einzubringen,
wird die HuK weiter schrumpfen.
Oft wird auch der Lustfaktor dis-
kutiert. HuK-Arbeit mache keinen
Spal, wird gesagt. Das trifft teilweise
zu. Aber: Macht es mehr Spals, Men-
schenrechtsarbeit zu machen oder
Kroten tiber die StraBe zu tragen?

Versuch einer Bilanz

Wie bereits angesprochen: Es ent-
steht der Eindruck, die HuK habe
einige Entwicklungen verschlafen.
In den neuen Bundeslindern spielt
sie keine Rolle — abgesehen von den
paar Jahren, in denen die Regional-

QueerVerweise

gruppe Leipzig vor und nach dem
Kirchentag 1997 bliihte. Die Frauen-
arbeit in der HuK diimpelt vor sich
hin; dhnliches gilt fiir die Offentlich-
keitsarbeit. Dass die Programmge-
staltung der Feten bei Mitgliederta-
gungen und Kirchentagen immer be-
scheidener ausfallt, 1asst wohl darauf
schlielen, dass dem Verein nicht nur
begnadete Travestiekiinstler, sondern
auch Kreativitdt insgesamt und Visio-
nen abhanden gekommen sind.

In mehreren Bereichen hat die
HuK nach wie vor ihre Starken:

* Sie ist (noch) altersgemischt.

* In der HuK wird Okumene ge-
lebt und in Gottesdiensten selbstver-
stindlich gefeiert. In einem Jahr, in
dem die Kirchen sich bemuhen, kein
gemeinsames Abendmahl zu feiern,
kommt dieser Okumene eine beson-
dere Bedeutung zu.

* Bei Kirchen- und Katholikenta-
gen bietet die HuK mit ihrem Zen-
trum und ihrem Programm ein »war-
mes Nest«, das von Vielen geschatzt
und aufgesucht wird.

Nicht nur Einschlafendes, son-
dern auch neu Entstehendes ist sicht-
bar und muss erwahnt werden:

Ein Beispiel ist das (schon tradi-
tionelle) Adventswochenende der
HuK Oldenburg, das als spirituelles
Angebot immer beliebter wird.

Hervorzuheben ist auch die star-
kere Prasenz beim Christopher Street
Day (CSD) in Kdln, einem der groR-
ten schwul-lesbischen Ereignisse
Deutschlands, und bei vielen dhnli-
chen Veranstaltungen.

Nicht zu vergessen ist der Arbeits-
kreis »Evangelische Kirchenpolitik«



Rosa Brett

(EvKiPo), der kritisch die Entwick-
lung in Evangelischen Landeskirchen
verfolgt und Akzente setzt (durch
Aufbau von Kontakten, Aktionen bei
Synoden etc.).

Last but not least — die HuK wird
auch von politischen Kréften wahr-
genommen. Dass sie vom Bundes-
verfassungsgericht um Stellungnah-
me zum Lebenspartnerschaftsgesetz
gebeten wurde, dass sie einen Dele-
gierten in das Kuratorium der Mag-
nus-Hirschfeld-Stiftung  entsenden
wird, all dies war noch vor wenigen
Jahren unvorstellbar. Aufgabe der
erwdhnten Stiftung ist es, gegeniiber
der Lesben- und Schwulenbewe-
gung einen kollektiven Ausgleich fiir
erlittenes Nazi-Unrecht zu schaffen.
Einen entsprechenden Beschluss
hatte der Deutsche Bundestag am 7.
Dezember 2000 gefasst; derzeit ist
allerdings unklar, wann die Stiftung
ihre Arbeit aufnehmen wird.

Also: Die alte Tante hat ganz
schon viel Power. Dennoch bleibt
ein Aber: Ein bisschen mehr Begeis-
terung in den eigenen Reihen wére
wichtig. Ansonsten: »Wenn es die
HuK in zwanzig Jahren noch gibt,
mochte ich gerne auf eine Tasse Kaf-
fee eingeladen werden!« — so Hiltrud
Noll beim zwanzigjdhrigen Jubilaum
der Regionalgruppe Miinster am
1. September 2002.

Markus Gutfleisch (Jahrgang 1966) ist
Diplomsozialarbeiter und arbeitet mit
psychisch erkrankten, behinderten und
alten Menschen, Mitglied der HuK seit
1989.

Korrespondenzadresse: Zur GCrifte 8,
D-48161 Minster (Westf.)

E-Mail: gutfleischm@hotmail.com

109

2. Gemeinden-Tage vom
11.-12.1.2003 in Miinster

u Beginn des Jahres 2002 hatte

das Frankfurter Projekt »Schwul
und katholisch in der Gemeinde
Maria Hilf« erstmals zu einem Drei-
konigstreffen der schwul-lesbischen
Gottesdienstgemeinden eingeladen.
Diese Tradition — so der Wunsch
vor einem Jahr — sollte fortgesetzt
werden. In diesem Jahr fanden die
Cemeinden-Tage am zweiten Ja-
nuarwochenende im westfilischen
Miinster statt.

Die Zahl der teilnehmenden
Frauen und Manner sowie die An-
zahl der Gemeinden, welche sich
selbst im schwul-leshischen Kontext
verorten, ist dabei groRer geworden.
Ungefahr dreillig Personen reisten
aus Basel, Berlin, Bielefeld, Bremen,
Frankfurt am Main, Hannover, Miin-
chen, Niirnberg und Stuttgart an, um
untereinander und mit Menschen
aus der Minsteraner Gemeinde in
Kontakt und in Austausch zu treten.

Vor den eigentlichen Gemein-
den-Tagen konstituierte sich aus ei-
nem Teil der angereisten Gemeinden
die »Lesbischwule Gottesdienstge-
meinschaft«. Die einzelnen Gemein-
den werden auf einem gemeinsamen



Stand auf dem Okumenischen Kir-
chentag dieses Jahr in Berlin présent
sein (vgl. auch Werkstatt 3/2002, S.
341).

Die Gemeinden-Tage selbst, die
unter dem Thema »lhr aber seid ein
auserwdhltes Geschlecht ...« stan-
den, fanden an den fiir die Miins-
teraner Queergemeinde wichtigsten
Orten statt.

Es begann mit einer liturgischen
Feier in der evangelischen Trinita-
tiskirche, bei der Georg Terhart in
einer Predigt zum Thema der Tage
darauf hinwies, dass wir uns als
schwule Christen und lesbische
Christinnen nicht darauf ausruhen
konnten, was erreicht worden sei,
sondern dass noch viel Konkretes
angegangen werde misse (vgl. den
Beitrag im selben Heft). Beendet
wurden die Tage am Sonntag Abend
mit dem traditionellen Queergottes-
dienst der Miinsteraner Gemeinde in
der Sankt-Sebastiankirche, bei dem
wegen des Verbots einer Eucharistie
zu einer groffen und sehr angeneh-
men Agapefeier eingeladen wurde.

Inhaltlich ging es in den einzel-
nen Workshops um Themen, welche
aktuell die Gemeinden betreffen
— Themen, die seit lingerer Zeit in
der einen oder anderen Gemeinde
gdren oder vielleicht im Verborge-
nen splrbar sind.

In einer Gruppe wurde nach Got-
tesbildern in den einzelnen Gemein-
den gesucht, ein anderer Workshop
beschiftigte sich mit der Frage nach
schwul-lesbischen  Gottesdienstge-
meinden und ihrem Verhiltnis zu
den Amtskirchen. Auch die nicht
unumstrittene Frage nach der Bedeu-

QueerVerweise

tung des Begriffs »Gemeinde« und
dessen Inhalt wurde angegangen.
SchlieBlich arbeiteten einige Chris-
ten an dem Thema der Okumene,
welches auch im schwul-lesbischen
Kontext problematische Fragen auf-
wirft.

Es ging an den Tagen nicht nur
um inhaltlichen Austausch, sondern
auch darum, »miteinander ins Tun
zu kommen«, weshalb sich die bei-
den »praktischen« Workshops, wel-
che zur Wahl standen, auch als gut
besucht herausstellten: Einige Teil-
nehmende formierten einen Chor,
welcher den Abschlussgottesdienst
musikalisch begleitete; eine andere
Gruppe beschiiftigte sich mit »Christ-
licher Tanzmeditation«.

Die Teilnehmer und Teilnehme-
rinnen lernten nicht nur die Riume
fiirs gemeinsame Arbeiten, welche
uns von den beiden Gemeinden Tri-
nitatis und Sankt Sebastian zur Verfii-
gung gestellt wurden, sondern auch
das »Café Lenzig« kennen, in dem
sich traditionell die Queergemeinde
Minster nach ihren Gottesdiensten
trifft — dorthin wurde am Samstag
zum gemeinsamen Abendessen ein-
geladen.

Nicht nur die Anzahl der ange-
reisten Personen, sondern vor al-
lem das gegenseitige Kennenlernen
und die Qualitit des Austausches
in Workshops, aber auch auBer-
halb von diesen sprechen fiir ein
erfolgreiches Treffen von lesbischen
Christinnen und schwulen Christen,
welche ihre kirchliche Heimat in
Gemeinden ihrer jeweiligen Traditi-
on sehen. Deshalb wird es im Mirz
ndchsten Jahres ein weiteres Treffen



ROSG Brett

geben, dieses Mal in Stuttgart — nach
Stuttgart eingeladen gelten (iber
die bisherigen Gemeinden hinaus
auch die deutschen Gemeinden der
Metropolitan Community Church
(MCC) und natiirlich auch die Ge-
meinden, welche sich innerhalb der
nachsten Monate sicherlich noch
griinden werden.

Marek Mackowiak

Studierendengemeinden

wischen Last und Lust, zwischen

Tradition und Aufbruch pendelt
die Sexualitat in kirchlichen Zusam-
menhangen. Das Tabu erscheint un-
ter diesen Umstdanden als einfachste
Losung.

Nicht so fur die Katholische
Hochschulgemeinde (KHG) und die
Evangelische Studierendengemein-
de (ESG) in Wiirzburg: Die beiden
Gemeinden der unterfrankischen
Bischofsstadt scheuten sich nicht,
zu diesem umstrittenen Thema zu
Beginn des Jahres ein Symposion zu
veranstalten, auf dem die Geschich-
te des Problems »Sexualitat« auf-
gedeckt und Losungen vorgeschla-
gen werden sollten (vgl. WERKSTATT
3/2002, S. 335 f.). Die Veranstalter

konnten hierzu fachkundige Referen-
tinnen und Referenten gewinnen.

Die Tiibinger Privatdozentin Dr.
Regina Ammicht-Quinn verdeut-
lichte die (ungliickliche) Dreiecks-
beziehung zwischen Liebe, Lust und
Moral, indem sie der traditionell-
kirchlichen die heute iiberwiegend
tbliche Sexualmoral kontrastierend
gegentiberstellte. Nach Nietzsche
habe das Christentum dem Eros
ein Gift zu trinken gegeben, das im
Neuen Testament eigentlich nicht
vorgesehen war. So konnte das Sexu-
elle zur notwendigen Siinde fiir die
Nachkommenschaft werden, dem
die Enthaltsamkeit gegebenenfalls
immer vorzuziehen sei. In Diskre-
panz zu den traditionellen Moral-
vorschriften stehen heute autonome
Wahlmoglichkeiten auch im sexu-
ellen Bereich, deren Schwierigkei-
ten allerdings auch nicht iibersehen
werden dirften, wie die Referentin
betonte. Diese liegen gerade in einer
grenzenlosen Autonomie verborgen.
»Was soll ich tun?« — die Frage der
Moral stellt sich eben doch, weil Se-
xualitit menschliches Handeln bein-
haltet. Doch das Sprechen liber Se-
xualitit wird bescheidener werden
miissen, weil es keine »allein immer
und Uberall« richtigen Antworten
mehr gibt, die auf alle Situationen
zutreffen. Es wird gerade deshalb
auch anspruchsvoller, weil es immer
reflexiv zur Realitdt bleiben muss.
Denn der Zusammenklang von Lie-
be und Lust sei nicht normierbar,
weil dessen Gelingen eine utopische
Hoffnung ist, deren Gesetze nicht
eins zu eins auf die Gegenwart tiber-
tragbar sind, ohne utopisch zu sein.

- Die moralisch-sexuellen Kategorien



n2

aber miissen deswegen nicht abge-
schafft werden, wohl aber neu inter-
pretiert werden, so dass sie dem Ge-
wissen — im Einzelfall entscheidend
— Anhaltspunkte geben kénnen.

Professor Dr. Hubertus Lutter-
bach aus Essen befragte die christ-
liche Kulturgeschichte danach, ob
Sexualitdt unrein mache. Eigentlich
wollte das Neue Testament — so der
Kirchenhistoriker — die unldsbare
und letztlich irrationale jiidische
Schuldgemeinschaft zwischen Be-
fleckung und Sexualitit aufheben,
indem nur noch von ethischer Un-
reinheit gesprochen wurde: Nur was
aus Herz und Mund eines Menschen
herauskommt und andere schadigt,
das macht unrein. Im Laufe der
Kirchengeschichte wurden zwar an-
dere jiidische Kleinvorschriften auf-
gehoben, aber der Zusammenhang
zwischen Sexualitat und Unreinheit
blieb, indem sexuelle Handlungen
— mit Ausnahme des ehelichen Koi-
tus zur Zeugung von Nachkommen-
schaft — zur ethischen Unreinheit
dazugezahlt wurden. Auch der Z6-
libat ist aus kultischen Reinheits-
vorstellungen  entstanden, denen
zu Folge eine durch die Menstrua-
tion »verunreinigte« Frau am Altar
schlicht undenkbar ist. Die Idee der
kultisch-ethischen Unreinheit durch
Sexualitdt wird fiir Lutterbach heute
aber kaum noch verstanden.

Der Miinchner Diplomtheologe
Michael Brinkschroder zeigte den
Bezug zwischen Sexualitit und Siin-
de am Beispiel der Sodommythe auf.
Dieser Zusammenhang werde bis
heute als Bewesis fiir die Siindhaftig-
keit homosexueller Handlungen her-

QueerVerweise

angezogen, obwoh| im neunzehnten
Kapitel der Genesis vielmehr von
einer Verletzung des Gastrechtes
und von sexueller Gewalt unter
Ménnern die Rede ist, nicht aber von
einer einvernehmlichen, liebevol-
len Beziehung. Sodom wurde zum
Bild fir das Strafgericht Gottes, das
tiber die Menschen kommen sollte.
Im Mittelalter wurden die »Sodomi-
ter« fiir Katastrophen verantwortlich
gemacht, die mit der biblischen Er-
zdhlung in keinem Zusammenhang
stehen. Selbst auf einem Gemilde
in der Wiirzburger Hofkirche, dem
»Engelssturz« Tiepolos, kénnen noch
die Strukturen derartiger christlicher
Homophobie erkannt werden.

Tabu Sexualitit!? — Die kultur-
geschichtlichen  Zusammenhinge
wurden deutlich. Doch leider konn-
ten die Workshops, die auch eine
Auseinandersetzung mit dem heute
tiblichen Umgang mit Sexualitit ge-
ben sollten, mangels Beteiligung nur
noch sehr verkiirzt stattfinden. Am
Ende blieb damit die Frage: Hat das
Thema »Kirche und Sexualitit« in-
zwischen sein Publikum verloren?

Sabine Igel



Rosa Brett

Gottesdienstteam blickt zu-
riick und sagt Dank fiir bis-
herige Unterstiitzung

Ich bin ein Junge von Pirdus ...«
— ungewohnliche Téne im De-
zember wihrend des adventlichen
Queergottesdienstes in der Niirnber-
ger Egidienkirche, Ausweichort flr
die wihrend des Christkindlesmark-
tes belegte Heilig-Geist-Kapelle.
Der Gottesdienst wurde mitgestaltet
durch den schwulen Méannerchor
der mittelfrankischen Metropole.
Die »Trillerpfeifen« boten eine hei-
tere Mischung aus traditionellen
Adventsliedern, sikularen Schlagern
und geistlichen Chorélen, mit denen
sie die Mitfeiernden einluden, tber
das Thema Erwartung nachzudenken
und auf unbekannten Pfaden dem
Sinn des Advents von Neuem nach-
zuspiiren. Die ungewohnte Liedaus-
wahl verfehlte ihre Wirkung nicht
und wird noch lange im Gedachtnis
bleiben. Ein zweiter Auftritt ist be-
reits geplant.

Doch auch sonst kann das Niirn-
berger Gottesdienstprojekt auf ein
ereignisreiches zweites Jahr zuriick-
blicken. Der Queergottesdienst hat
sich zu einem Treffpunkt fiir andere
Gruppen aus der Region entwi-

13

ckelt, beispielsweise die ortliche
HuK-Regionalgruppe, die Gruppe
Zwischenraum oder den Bamberger
Verein uferlos e. V.

Wihrend des Pfingstgottesdiens-
tes gab es zahlreiche erstaunte Ge-
sichter, als ein alter Pfingstbrauch
wieder belebt wurde: Sehr sinnen-
fallig wurde der Heilige Geist in Ge-
stalt einer Taube mit einem Seil von
der Decke herabgelassen. Aulerdem
wurde die Gemeinde Zeuge, wie
sich »Die fleischliche Begier« und
»Das hoh're Streben« einen heftigen
verbalen Schlagabtausch lieferten
— ein »Vorgeschmack« auf die bei-
den Fernsehduelle im kommenden
Bundestagswahlkampf.

Im August wurde der inzwischen
schon traditionelle Gottesdienst zum
Christopher Street Day mit der Stadt-
gemeinde Sankt Lorenz gefeiert, vor-
bereitet von einem Okumenischen
Vorbereitungsteam  evangelischer,
katholischer und altkatholischer
Christinnen und Christen.

Im Januar wurde erstmals gemein-
sam Gottesdienst gefeiert mit der
Evangelischen Studentengemeinde
(ESG), wo der Queergottesdienst zu
Gast ist. Der Gottesdienst — Teil einer
ESG-Gottesdienstreihe — war ein Fest
fur die Sinne: Der » Duft der Freiheit«
war deutlich zu riechen, auch wenn
der Studentenpfarrer »gestand«, dass
er die Liedblitter vorher kraftig mit
einem Deo prapariert hatte. Im Mit-
telpunkt stand ein Wort des Theolo-
gen und Arztes Albert Schweitzer
tiber die Freiheit, aus dem Rahmen
fallen zu diirfen. Das Thema war
auch der Altargestaltung abzulesen:
Das Vorbereitungsteam hatte den Al-



14

tar mit zahlreichen bunten Rahmen
verkleidet — mal eckig, mal rund, mal
quadratisch. Nicht jeder Rahmen
passt fiir jedes (Lebens-)Bild und
manche (Lebens-)Entwiirfe wollen
sich auch gar nicht erst in irgendwel-
che Rahmen einpassen lassen.

Daneben nahmen Mitglieder aus
dem Queergottesdienstteam an der
Griindung der Schwul-lesbischen
Gottesdienstgemeinschaften, die
sich im Mai erstmals auf dem Oku-
menischen Kirchentag in Berlin pri-
sentieren werden, und den zweiten
Gemeindentagen der deutschspra-
chigen Queergottesdienste im Januar
in Minster teil. »Neue Form der Spi-
ritualitdt oder (nur) Wohlfiihlabend
der einsamen Herzen?«: Mit dieser
provozierenden Frage stellte sich
der Nirnberger Queergottesdienst
auf dem Queerkongress »Commu-
nio Sanctorum« der Bundes-ESG in
Berlin mit einem eigenen Workshop
vor.

Wer den Queergottesdienst noch
nicht kennt, ist herzlich eingeladen,
einfach vorbeizuschauen (jeden drit-
ten Sonntag im Monat). Das Vorbe-
reitungsteam freut sich auch weiter-
hin iiber Interessierte aus dem GroRk-
raum Niirnberg, die Lust haben, den
Queergottesdienst mitzugestalten.

Im Marz feiert der Nurnberger
Queergottesdienst — nicht nur fiir
Lesben und Schwule seinen zweiten
Geburtstag. Wie im Jahr zuvor (vgl.
WERKSTATT 2/2002, S. 211 f.) soll die-
ser Termin zum Anlass genommen
werden, allen Dank zu sagen, die
das Projekt bisher mitgetragen und
unterstiitzt haben. Das Queergottes-
dienstteam lddt daher am 16. Mirz

QueerVerweise

im Anschluss an den Gottesdienst
alle, die sich dem Queergottes-
dienst verbunden fiihlen, zu einem
Sektempfang ein. Der Gottesdienst
beginnt — wie gewohnt — um 19.00
Uhr in der Heilig-Geist-Kapelle am
Niirnberger Hans-Sachs-Platz.

Kontakt und weitere Informationen:
www.queergottesdienstnuernberg.de
info@queergottesdienstnuernberg.de

Axel B. Kunze,
Queergottesdienstteam Niirnberg

Kritik am Umgang der
Bischéfe mit dem Lebens-
partnerschaftsgesetz

Die katholische Kirche verstoRt
mit ihrer offensichtlichen Dis-
kriminierung schwul-lesbischer Mit-
arbeiterinnen und Mitarbeiter nicht
nur gegen das Grundgesetz, sondern
auch gegen seelsorgerliche und the-
ologische Grundwerte. Davon ist die
Vereinigung der Lesben und Schwu-
len in der Union (LSU) iiberzeugt. In
einer in Wiirzburg veréffentlichten
Erkldrung verurteilt die LSU die ge-
planten Repressionen der katholi-
schen Arbeitgeber gegeniiber gleich-
geschlechtlichen Mitarbeitern, wenn



Rosa Brett

sie eine Eingetragene Lebenspartner-
schaft eingehen.

Die LSU, in der nach eigenen
Worten zahlreiche engagierte Chris-
tinnen und Christen mitarbeiten,
erinnert die katholischen Bischofe
an einen Vers aus der Genesis. Dort
heifSt es: »Es ist nicht gut, dass der
Mensch alleine sei; darum will ich
ihm einen Helfer/Beistand schaffen
als sein Gegeniiber (das heilt: der
zu ihm passt)« — so eine wortliche
Ubersetzung von Gen 2,18 aus dem
Hebraischen.

Auch fiir Gegenargumente ist
man gewappnet. Denn sollten die
Bischofe ihre Position wiederum aus
dem alttestamentlichen »Heiligkeits-
gesetz« des Buches Leviticus (Kapitel
17 bis 26) ableiten — beispielsweise
Lev 18,22 oder 20,13 — so werden
die Oberhirten von der LSU darauf
hingewiesen, dass sie es mit dessen
Geboten auch sonst nicht allzu Ernst
nehmen. Oder sollte es nicht etwa
doch Bischofe geben, die ihr »Haar
am Haupt rundherum abschneidenc,
»sich den Bart stutzen« (Lev 19,27)
oder »zu einem Toten kommen« (Lev
21,11)2 — fragen die schwul-lesbi-
schen Unionsmitglieder.

Mit den geplanten Kiindigungen,
die nichts Anderes bedeuten als — so
die LSU wortlich — »einen Ausstofl
in inquisitorischer Manier«, stelle
sich die Kirche nicht nur gegen den
Gleichheitsgrundsatz des Grund-
gesetzes, wonach niemand wegen
seines Geschlechtes benachteiligt
werden darf, sondern versiindige sie
sich zugleich schwer gegen Men-
schen, die ohnehin aufgrund ihrer
minderheitlichen Veranlagung einer

15

besonderen seelsorgerischen Beglei-
tung bediirfen. Dem christlichen Ide-
al entspreche eine Partnerschaft, in
der Liebe und Verantwortung gelebt
werde, nicht aber die biologistisch
ausgerichtete Determinierung der
Ehe als blofe Fortpflanzungsge-
meinschaft, wie sie das katholische
Kirchenrecht ohne Berlicksichtigung
der biblischen Uberlieferung bis
heute festschreibe.

Die geschaftsfiinrenden  Bun-
desvorsitzenden der LSU, Roland
Heintze und Axel Hochrein, fordern
die katholischen Bischofe auf, die
bereits in zahlreichen didzesanen
Amtsblattern abgedruckte Erkldrung
des Standigen Rates der Deutschen
Bischofskonferenz mit ihrer Kiindi-
gungsdrohung gegeniiber kirchli-
chen Mitarbeiterinnen und Mitar-
beitern in Eingetragener Lebenspart-
nerschaft wieder zuriickzunehmen.
Auch der darin enthaltene absurde
Vorwurf eines »schwerwiegenden
LoyalitatsverstoBes« gegeniiber ih-
rem Arbeitgeber, der katholischen
Kirche, verfingt nach Ansicht der
LSU-Verantwaortlichen nicht: »Denn
die einzige Loyalitdt, die Christinnen
und Christen zu Uben haben, gilt
Christus — und nicht einer mensch-
lich verfassten Amtskirche gegenii-
ber, die sich den ethischen Rigoris-
mus anmalt, Menschen wegen ihrer
sexuellen Orientierung zu diskrimi-
nieren, die andererseits aber auch
jahrzehntelang das unselige Wirken
padophil veranlagter Priester unter
den Teppich zu kehren bereit war.«
Glaubwiirdige Christusnachfolge — so
die LSU — sehe anders aus.

(Bundesverband der Lesben und
Schwulen in der Union)



1né

 Stadtrat Niederbiihl will
 stidtische Zuschiisse
von schwul-lesbischer
Gleichstellung abhédngig
machen

homas Niederbihl, der fiir die

»Rosa Liste« im Miinchner Stadt-
rat sitzt, stellte Ende Februar folgen-
den Antrag an Oberbiirgermeister
Christian Ude: »Die Landeshaupt-
stadt Miinchen macht die freiwilli-
ge Bezuschussung von kirchlichen
und anderen Trigern von deren
Zustimmung zur schwul-lesbischen
Gleichstellung abhdngig. Deshalb
wird von den Zuschussnehmern
eine  Selbstverpflichtungserkldrung
zu schwul-lesbischer Gleichstellung
verlangt, die insbesondere eine Kiin-
digung wegen einer Eingetragenen
Lebenspartnerschaft ausschliel’t. Die
Verwaltung wird beauftragt, mit dem
Personalreferat und der Koordinie-
rungsstelle fiir gleichgeschlechtliche
Lebensweisen eine entsprechende
Formulierung fir Zuschussantrage
bzw. Forderrichtlinien vorzubereiten
und dem Stadtrat vorzulegen.«

Mit seinem Antrag bezog sich
Niederbiihl ausdriicklich auf den
Beschluss der Deutschen Bischofs-
konferenz vom Juni des vergangenen
Jahres, der besagte, dass kirchliche
Mitarbeiter, die eine Eingetragene

QueerVerweise

Lebenspartnerschaft eingehen, gegen
die arbeitsrechtlich verpflichtenden
Moralgrundsatze der Kirche versto-
Ben und deshalb mit einer fristlosen
Kiindigung rechnen miissen.

»Es kann doch nicht sein, dass wir
als Stadt freiwillig durch Zuschiisse
kirchliche Einrichtungen erst erméog-
lichen, die dann ihren Mitarbeitern
arbeitsrechtlich zwingende Moral-
vorschriften machen. Diese Diskri-
minierung widerspricht nicht nur der
stadtischen  Gleichstellungspolitik,
sie wird liber das stadtische Steuer-
aufkommen auch noch von Lesben
und Schwulen mitfinanziert«, erklar-
te der Stadtrat der »Rosa Liste«. Der
Kommunalpolitiker gab weiter zu
Bedenken: »Wir gehen ja auch sonst
politisch sinnvoll mit unserem Geld
um. Wenn wir z. B. bei jedem Ein-
kauf eine Erklarung verlangen, dass
keine Produkte aus ausbeuterischer
Kinderarbeit kommen, dann sollten
wir selbstverstindlich auch bei frei-
willig bezuschussten Einrichtungen
kirchlicher und anderer Trager eine
Selbstverpflichtung auf schwul-lesbi-
sche Gleichstellung verlangen.«

Kontakt und weitere Informationen:
e.a. Stadtrat Thomas Niederbiihl (ver-
antwortlich)

Schwul-lesbische Wihlerinneninitiative
Rosa Liste Miinchen e. V.

Tel. (0171)8348853

Internet: wwwi.rosaliste.de



Verein: Mesum 2003 17

Verein

Gottes Ein-Bildungen

Schwule Ansichten von Gott
Jahrestagung Schwule Theologie in Mesum vom 24.-26.10.2003

Du sollst Dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen,
weder von dem, was oben im Himmel,... (Ex 20,4)

... aber genau das tun wir: Wir schaffen uns Gottesbilder auf dem Hinter-
grund und in den Farben unserer Beziehungen, um ihn zu erschlieen, um
ihn greifbar zu machen. Und immer wieder miissen wir — wie in jeder Be-
ziehung — jedes geschaffene Bild hinter uns lassen und Neues beginnen, da
unser Blick nur einzelne Steinchen des unermesslichen Mosaiks mit Namen
Gott erfassen kann.

Die Jahrestagung Schwule Theologie 2003 in Mesum will einzelne unse-
rer »schwulen« Gottesbilder in verschiedenen Workshops ndher betrachten.

s Was leisten Gottesbilder, inwiefern offenbaren sie etwas von Gott, inwie-
fern verhtllen sie ihn?

* Was passiert, wenn Gottesbilder im Rahmen eines Bibliodramas oder eines
kiinstlerischen Gestaltungsprozesses miteinander konfrontiert werden?

* Wo ist Platz fiir eine Theologie des Fleisches, wenn sich Gottesbilder in
der Kunst auf entsexualisierte Motive beschranken und lustvolle Darstel-
lungen in der Regel Gegenstand von Héllenbildern sind?

* Welche Gottesbilder spiegeln sich im zuriickliegenden Jahrzehnt schwu-
ler Theologie? Welche haben uns gepragt?

Wir laden ein, eigene Gottesbilder zu erspiiren und zu verstehen.

Formulare zur Anmeldung gibt es in der nichsten Ausgabe der Werkstatr und (ab
Juli 2003) im Internet unter www.westh.de auf der Seite »Jahrestagungc.



QueerVerweise

Okumenischer Kirchentag
in Berlin vom 28.5.-1.6.2003

Thematisches Programm bei der HuK

m Rahmen des Okumenischen Kirchentages in Berlin bietet die AG Schwu-

le Theologie zusammen mit der 6kumenischen Arbeitsgruppe Homosexu-
elle und Kirche (HuK) einen Workshop und eine Podiumsdiskussion an.
Die folgende Ubersicht gibt einen Teil des (vorldufigen) Veranstaltungspro-
gramms der HuK wider. Die Veranstaltungsorte und endgiiltigen Veranstal-
tungszeiten sind den Flyern auf dem Kichentag oder der Homepage der HuK
(www.huk.org) bzw. des Kirchentags (www.oekt.de) zu entnehmen.

Donnerstag, 29.5.2003

10.00 Uhr

14.30 Uhr

14.30 Uhr

14.30 Uhr
17.00 Uhr

17.00 Uhr

Und jetzt sollen wir ein Segen sein?
Gottesdienst zu Christi Himmelfahrt.

Konfessionelle Identitit und 6kumenisches Wachstum.
Religitse Geflihle in Wallung?

Workshop der AG ScHwWULE THEOLOGIE.

»...mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer
Kraft.« Podium zu Sexualitdt und Spiritualitat.

Segen erleben — Kérperarbeit zum Kirchentagsthema.

»Wohin Du gehst, dahin gehe auch ich« -

Liturgische Werkstatt zur Partnerschaftssegnung.

Wairmer beten — Liturgische Werkstatt zur lesbisch-schwulen
Gottesdienstgestaltung.

Freitag, 30.5.2003

10.00 Uhr

10.00 Uhr
14.30 Uhr

»Ich mache mein Gesicht hart wie einen Kiesel« —
Homosexuelle zwischen Ausgrenzung und Annahme in den
abrahamitischen Religionen — Podium.

Schwule Viter — Erfahrungsaustausch.

Wiirde gegen Antastung. Homosexuelle Opfer, Tater und
Emanzipation bis 1945 — Stadtfihrung.



Verein: Okumenischer Kirchentag 19

14.30 Uhr  Lebensformen um des Himmelreiches Willen?
Podium zur Partnerschaftssegnung.

14.30 Uhr  Zum Segen werden. Coming-out-Workshop.
17.00 Uhr  Treffen der Konvente. Erfahrungsaustausch.

Samstag, 31.5.2003

10.00 Uhr  Theologie der sexuellen Befreiung? Podium tiber schwule und
lesbische Anspriiche an die Theologie.

10.00 Uhr  Zum Segen werden. Coming-out-Workshop.

10.00 Uhr  Segen erleben — Kérperarbeit zum Kirchentagsthema.

11.30 Uhr Mittendrin, aber nicht dabei?
Christsein in der Szene — Verfasste Kirche in der Szene. Podium.

14.30 Uhr  Und sie bewegt sich doch.
Anerkennung von Lesben und Schwulen in der katholischen
Kirche? Podium der AG ScHWULE THEOLOGIE.

14.30 Uhr Lesbische und schwule Mitarbeiterinnen in der Kirche.
Erfahrungsaustausch.

18.00 Uhr Und diese Liebe auch!
Okumenischer Gottesdienst fiir Lesben und Schwule.

Impressum .WERKSTATT ScrHwuLe THEOLOGIE — ISSN 1430-7170
Herausgeber  AG Schwule Theologie e.V. (erscheint vierteljahrlich)
Redaktion  Michael Brinkschroder (Schwuler Midrasch)

Christian Herz {Layout & Abo)
Martin Hiittinger {Offene Werkstatt)
Bernd Kunze (Rosa Brett)

Thomas O. Silzle (BiicherRegal)
V.i.S.d.P. Michael Brinkschroder :
Preise FEinzelheft 7,—€
Jahresabo  20,- € fir Mitglieder
Jahresabo  25,~ € fur Nicht-Mitglieder
Forderabo 30,—€ (oder mehr)
Bestellungen  Christian Herz, lsareckstra&e 48, D-81673 Miinchen, Fax 089/890 688 38
. Die Belieferung erfolgt mit einer Rechnung.
Bankverbindung  AG Schwule Theologie e.V., Konto-Nummer: 10 350 1213,
~ Acredobank Nimberg, BLZ 760 605 61.
- Beitrage bitte als Rich-Text-Format-Datei (*.rtf) auf 3,5 -Diskette (mit Ausdruck) an:
 Christian Herz (Adresse s. 0.) oder als E-Mail an redaktion@westh.de
Die einzelnen Beitrage geben nicht unbedingt die Meinung der
AG Schwule Theologie wieder.
Homepage www.westh.de
Druck WB-Druck, Rieden im Allgau




120

QueerVerweise

Gottes

Dienste

Gottesdienste der Okumenischen AIDS-
Initiative KIRCHE positHIV

jeden letzten Sonntag im Monat, 18.30 Uhr
Berlin, Evangelische Kirche am
Lietzensee, Herbartstr. 4-6

Tel. 030/30127795/-96

Fax 030/32603311
www.kirche-positHIV.de

Okumenischer Gottesdienst (nicht nur
fiir) Schwule und Lesben

2. Sonntag im Monat, 18.00 Uhr
Berlin-Kreuzberg, Emmaus-Kirche,
Lausitzer Platz (U-Bahn Gérlitzer Bhf.)
Vorbereitet von Mitgliedern und
Freunden der HuK Regionalgruppe Berlin
Ansprechpartner: 030/897 240 19
(Thomas Beckmann)

E-Mail: berlin@huk.org

Gottesdienst der Basisgemeinde MCC
Sonntags, 18.00 Uhr

Hamburg, CVJM-Haus, An der Alster 40,
20099 Hamburg

Kontakt: MCC Hamburg, c/o Prévention
e.V,, Pulverteich 21, 20099 Hamburg
E-Mail: Pastor@mcc-hh.de (Pastor
Thomas Friedhoff)

www.mcc-hh.de

IELERORTS sprieen »Queer-

Gemeinden« oder schwul-lesbi-
sche Gottesdienste aus dem Boden.
Um diese religiosen Angebote unter
schwulen Theologen bekannter zu
machen, veroffentlichen wir Veran-
staltungsorte und Zeiten, soweit sie
uns bekannt sind. Sollten sich wei-
tere Kreise bilden, die das WErksTATT-
publikum ansprechen und einladen
wollen, bitten wir um Mitteilung.

Queer-Gemeinde in Miinster

Queer-Gottesdienst

2. Sonntag im Monat, 19.00 Uhr
Miinster, St. Sebastian,

Hammer Strale 135

Queer-Wortgottesdienst

4. Sonntag im Monat, 19.30 Uhr
Miinster, Trinitatis, Straburger Weg 11
E-Mail:
info@queergemeinde-muenster.de
www.queergemeinde-muenster.de

Gottesdienst der MCC Koln
Samstags, 17.30 Uhr

Kdln, Schulz, Kartauserwall 18,
50678 Kdln

Kontaktperson: Katharina Winter
E-Mail: mcc-koeln@gmx.de



GottesDienste

Projekt: schwul und katholisch in der
Gemeinde Maria Hilf

jeden Sonntag, 18.30 Uhr

Frankfurt, Maria Hilf,

Rebstocker Strafle 70

Tel. 069/768 23 07

E-Mail: psk.ffm@t-online.de
www.psk-ffm.de

Gottesdienst der Metropolitan
Community Church (MCC)

einmal im Monat (Samstags)

Frankfurt, Lesbisch-Schwules Kulturhaus,
Klingerstralie 6

Kontakt: Eckhard Karrasch
(ekkars@dike.de) oder Astrid Ohletz
(astrid@mccffm.de)

www.mccffm.de

Katholischer Gottesdienst mit Schwulen
und Lesben

3. Sonntag im Monat, 18.00 Uhr
Stuttgart, St. Fidelis, Seidenstrafe 39
(Néhe Liederhalle)

Ansprechpartner: 0 70 31/87 82 83
(Ulrich K.)

E-Mail:
info@queergottesdienst-stuttgart.de
www.queergottesdienst-stuttgart.de

Salz der Erde MCC Gemeinde Stuttgart
Gottesdienst Samstags, 18.30 Uhr
Stuttgarg, Ludwigstift, Silberburgstr. 91,
70176 Stuttgart (Nahe Liederhalle)
Kontaktperson: Axel Schwaigert

Tel: 07 11/284 19 63

E-Mail: pfarrer@ufmcc.de
www.ufmec.de

121

Katholischer Gottesdienst fiir

Leshen, Schwule & Queers,

ihre Freundinnen und Freunde

2. Sonntag im Monat, 19.00 Uhr
Miinchen-Neuperlach, St. Stephan
(U5 Neuperlach-Zentrum)
Ansprechpartner: 089/ 65 10 20 63
(Michael Brinkschroder)

E-Mail:
queergottesdienst-muenchen@gmx.de

Thomas-Messe — Gottesdienst flr
Kirchenmuffel

1. Sonntag im Monat, 18.00 Uhr
Miinchen, St. Lukas, Thierschstrale 28
Ansprechpartner: 089/260 89 42
(Peter Kahle)

Gottesdienst der MCC Gemeinde
Miinchen

2. und 4. Sonntag, 18.00 Uhr
Miinchen, Gemeindezentrum der
Lukaskirche, Thierschstr. 28

Info: MCC Gemeinde Miinchen, c/o
Thomas Benner, Postfach 830 241,
81702 Miinchen, 089/67 00 01 99
E-Mail: info@muenchen-mcc.de
www.muenchen-mcc.de

Queer-Gottesdienst — nicht nur fiir
Lesben und Schwule

dritter Sonntag im Monat, 19.00 Uhr
Niirnberg, Heilig-Geist-Kapelle,
Hans-Sachs-Platz 2 (Saaleingang)
Info:
www.queergottesdienstnuernberg.de
Queergottesdienstteam:
queergottesdienstteam@queergottes
dienstnuernberg.de
Ansprechpartner: 09 51/4 53 18 (Axel)



QueerVerweise

UBERREGIONAL:

AG Schwule Theologie e.V.
c/o Dr. Wolfgang Schiirger
Bussardstr. 30

D-82008 Unterhaching
Tel./Fax 0 89/66 59 87 37
info@westh.de
www.westh.de

Konvent lesbischer
Christinnenund
schwuler Christen im
Reformierten Bund
Kontakt tiber:

Martin Reuter
Funkweg 4

D-26506 Norden
Tel. 0 49 31/99 23 01
rb.konvent@planet-
interkom.de

Schwule Priestergruppen
in Deutschland

Kontakt tiber:

Titus Neufeld
Horstkamport 2
D-49196 Bad Lahr

Tel. 0 54 24/94 55
www.kspd.de

/\clressen

MM ER mehr schwule und lesbische Theologlnnen wollen sich nicht mehr

alleine durchschlagen und tun sich mit anderen in Arbeitskreisen und
Selbsthilfegruppen zusammen. Zur Erleichterung der Kontaktaufnahme ver-
offentlichen wir regelmaRig ihre Adressen. Wir bitten alle Gruppen, die hier
gelistet werden mochten, sich an die Redaktion zu wenden. Ebenso bitten
wir darum, uns Adressanderungen mitzuteilen, damit diese Seite zu einer
verlasslichen und niitzlichen Hilfe werden kann.

ADAMIM —
Schwule Seelsorger
Schweiz

Postfach 8044
CH-3001 Bern
www.adamim.ch

Okumenische
Arbeitsgruppe
Homosexuelle und Kirche
(HukK)

(+ viele Regionalgruppen)
Kontakt tiber:

HuK e.V., c/o Biiro
Seehausen & Sandberg
Merseburger Str. 4
D-10823 Berlin

Tel. 0 30/78 95 45 99

Fax 0 30/78 71 17 53
info@huk.org
www.huk.org

AG Queer
ESG-Geschiftsstelle
Berliner Strale 69
D-13189 Berlin

Tel. 030/44 67 38-0
esg@bundes-esg.de
www.bundes-esg.de

Plattform lesbischer

und schwuler haupt-
und nebenamtlicher
Mitarbeiter/-innen in den
evangelischen Kirchen in
Osterreich (LSM)
Kontakt tiber;

Dr. Peter Gabriel
Stauffeneggstr. 51
A-5020 Salzburg

Tel. 0043-6 62/42 85 21
peter.gabriel@telering.at

Okumenische Plattform
schwuler Seelsorger
Osterreichs

Kontakt tiber;

Franz Benezeder

Tel. 0043-72 37/22 103

REGIONAL:

Konvent schwul-lesbischer
Theologinnen und
Theologen in
Berlin-Brandenburg
Kontakt Gber:

Pfr. Carsten Bolz

Tel. 030/383037 17

Fax 0 30/38 3037 19

Pfr. Tomke Ande

Tel. 0 30/621 91 69



Adressen

KONSULT

Konvent norddeutscher
schwuler und lesbischer
Theologen und
Theologinnen e.V.
Kontakt Gber:

Reinhard Schwerwat

Bei der Matthuskirche 4
D-22301 Hamburg

Tel. 0 40/27 45 05

Arbeitsgemeinschaft
leshischer und schwuler
Mitarbeiterinnen in der Ev.-
luth. Kirche in Oldenburg
Kontakt tiber:

Bernd Mehler
Rheinstralie 87a
D-26382 Wilhelmshaven
Tel. 0 44 21/36 60 49
BMehler1 @aol.com

Konvent schwuler Pfarrer
und lesbischer Pfarrerinnen
der Ev. Kirche im Rheinland
Kontakt tiber:

Ralf J6rg Raber
Gumbertsralie 168
D-40229 Diisseldorf

Tel. 02 11/21 48 27

Schwul-lesbische
Theologlnnengruppe

in der Ev. Kirche von
Westfalen

Kontakt (iber: Hanno May
Buschei 77

D-44328 Dortmund

Tel. 02 31/23 01 65

Schwullesbischer
Pfarrkonvent
Hessen-Nassau

c/o Arche
Hugo-Kallenbach-Str. 59
D-65931 Frankfurt/Main
Tel. 0 69/37 51 94

Homosexuelle in der
Kirche (Pfalz)

Kontakt tber:

Carsten Heinisch
Altenwoogstrale 10-12
D-67655 Kaiserslautern
Tel. 06 31/6 19 97

Fax 06 31/3 11 07 48
Carsten.Heinisch@
t-online.de

Leshisch-Schwuler Konvent
(LSK) in der
Wiirttembergischen
Landeskirche

c/o Geschiftsstelle
Pfarrervertretung

Postfach 1149

D-73117 Wangen
LSKWue@gmx.de

Konvent schwuler Pfarrer
und lesbischer Pfarrerinnen
der Ev. Kirche in Bayern
Kontakt tiber:

Wolfgang Schiirger
Bussardstr. 30

D-82008 Unterhaching
Tel./Fax 0 89/66 59 87 37
Isk_by@yahoo.de

123

LOKAL:

AG Queer-Theologie
Miinster

Kontakt tiber:

Georg Terhart

Tel. 02 51/133 89 29
georgterhart@web.de

Projekt: schwul und
katholisch

in der Gemeinde Maria Hilf
Rebstockerstr. 70

D-60326 Frankfurt/Main
Tel. 0 69/7 68 23 07
www.psk-ffm.de

Johannes-Minne

AK Schwule/Lesben und
Christentum

Alte Eppelheimer Str. 38
D-69115 Heidelberg
Anrufbeantworter:
06221/18 47 44

PastoRosa

Gruppe schwuler
katholischer Seelsorger
Miinchen
Anrufbeantworter:

0 89/49 66 04 26
pastorosa@gmx.de

Netzwerk
Katholischer Lesben
Regionalgruppe
Miinchen

Kontakt Gber:
Monique

Tel. 0 89/43 38 65
info@netzwerk-
katholischer-lesben.de
www.netzwerk-
katholischer-lesben.de



Abo dir was ...

Die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE« ist Forum der Diskussionen schwuler Theo|ogen; sie
macht Positionen klar, zeigt Streitpunkte und Befindlichkeiten. Wer die Frage nach dem »Gestattet-
Sein« von Homosexualitat hinter sich gelassen hat und am Auforuch schwuler Theologie lesend,
schreibend und diskutierend teilnehmen will, der braucht die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«.
Bestellt werden kann sie bei

Christian Herz

|sareckstraBe 48

81673 Miinchen

Tel./Fax: 089 / 890 688 38

E-Mail:  bestellung@westh.de

An diese Adresse den untenstehenden COUpOI’I absenden/Fexen oder eine E-Mdll senden.

Ich bestelle die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«
[ ab der nichsten Ausgabe
[ Heft 2/2002  (Glaube — Liebe — Poesie)
[ Heft 3/2002  (Himmlische Sehnsiichte — lrdische Regungen. Schwule Ordensleute)
[ Heft 4/2002 (Abgekanzelt! Repressive Antworten auf dem Priifstand)
[ Heft 1/2003 (Communio Sanctorum — Kirche und QueerCommunity)
Ich m&chte die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«
(1 auf Dauer (4 Ausgaben pro Jahrgang, Kiindigung jederzeit méglich) zum
[ Mitglieder-Abo fiir 20,— Euro (Mitgliedsantrag liegt bei),
[ reguldren Jahresabonnement von z. Zt. 25,— Euro oder
[ Férderabo fiir 30,— Euro (oder mehr)
[ erstmal ein Probehelt (7,— Euro)
[ Ich wiinsche den Versand in einem verschlossenen Umschlag und bezahle die
zusatzlichen Portokosten von 1,— Euro pro Einzelheft/3,— Euro pro Jahresabonnement.
Die Rechnung erhalte ich mit der ersten Lieferung und dann —im Falle eines Abonnements —
immer mit dem ersten Heft eines Jahrgangs fiir das komplette Jahr.
Das Abonnement kann ich innerhalb von zwei Wochen (Datum des Poststempels) schriftlich widerrufen.

Ort, Datum, Unterschrift
Name:
StraBe:
PLZ, On:

Weitere Informationen und das Formular fir eine Einzugsermachtigung finden sich auf unserer
Homepage unter www.westh.de.



10. Jahrgang = - ISSN 1430-7170 Einzelheit /,— Euro




126 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Editorial

Jetzt gibt es die WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE schon 10 Jahre. Am Anfang noch Ropiert
und geklammert, wird sie heute in einer Auflage von 500 Exemplaren gedruckt. In dieser
Zeit haben wir »grauen Jungs«, wie Christian Kéufl die Rirchlichen Schwulen genannt hat,
Farbe um Farbe die Vielfalt unseres Lebens in die Theologie zurtickgeholt. Dieser Prozess
ldsst sich am duferen Erscheinungsbild ablesen, das sich dem treuen Leser bei einem
Blick ins Regal prdsentiert.

In erster Linie versteht sich schwule Theologie als eine prozessuale Denkpraxis, die von
Rirchlich hegemonialer Theologie Abschied genommen hat. Herkémmliches Theologisie-
ren gilt fiir die persénliche Biographie schwuler Christen und Theologen als weitgehend
nicht mehr denk- und traqféhig; eine stdrkere Kontextualisierung und Konkretisierung ist
nétig. Schwule Theologie ist keine Theologie systematischer Entwiirfe, sondern ein fort-
dauernder ARt unerschrockener Rede und Kritik, ein ARt intellektueller Suche und Selbst-
vergewisserung, eine theologische Neuorientierung. Die Entdeckung einer treffenden
Sprache, die die Selbstfindung und ungeschminkte Sicht auf das eigene Selbst ermdglicht,
erhdlt zunehmend Prioritdt.

Dieses Jubildumsheft blickt zurtick auf die letzten 10 Jahre (und manchmal auch davor) und
entwickelt Perspektiven fiir die Zukunft. Es enthdlt biographische und theologische Erinne-
rungen und benennt neue Herausforderungen. Noch ist die WERKSTATT eine theologische
Untergrundzeitschrift. Das macht ihren besonderen Reiz aus. Je mehr wir uns aber als
Schwule in Kirche und Gesellschaft etablieren, umso mehr miissen wir lernen, den Hori-
zont der christlichen Schwulenmilieus und -netzwerke zu transzendieren und unseren Ort
von Gott her infrage zu stellen. Hier liegen die Herausforderungen fiir die ndchsten 10 Jah-
re.

Die Allgegenwart Rirchlich-gesellschaftlicher Dominanzkultur bis hinein in die Individuen
macht eine Abkehr von traditionell mdnnlich-herrschaftlichen Arbeitsweisen notwendig.
Es ist an der Zeit, die eigene Korperwahrnehmung in der Differenz zur Konstruktion neu-
er schwuler Korperlichkeit zu thematisieren. Nicht permanente Schmerzvermeidung, son-
dern Verwundungen im tdglichen Leben sollen ins Blickfeld riicken: authentische Theolo-
gie aus der Erfahrung des Schmerzes. Damit ist die Richtung schwuler Theologie
angedeutet. Ihr bleibt es aufgegeben, Rritische Gegenrede auch zur eigenen schwulen Pra-
Xis zu sein, weit ab von Ideologie und Kollaboration mit gesellschaftlichen Entwicklungen.
Emanzipation und Befreiung bleiben Grundaxiome thres wissenschaftlichen Diskurses
und ihrer (Gemeinde-)Praxis.

Bereits jetzt besitzt schwule Theologie eine ortsverbindende Qualitit: Uber Differenzen
hinweg erweist sie sich als Inspirationsraum ohne Denkverbote, erméglicht 6kumenische
Begegnung zwischen evangelischen und katholischen Theologen und vernetzt zunehmend
akademische Theologie und Gemeindepraxis.

Ein Rleiner Ort, der fiir die schwule Theologie eine unvergleichliche Rolle spielt, ist das
westfilische Mesum. Hier wurde nicht zuletzt die WERKSTATT aus der Taufe gehoben. Seit-
her treffen sich dort jedes Jahr schwule Theologen. Wir laden herzlich ein, mit uns beim
ndchsten Treffen in Mesum auf 10 Jahre WERKSTATT anzustoBen, die neuen Herausforde-
rungen schwuler Theologie mit dem Saunagdnger vom Titelbild zu diskutieren und ...

- die Redaktion

Liebe Leute,

Redaktionsschluss fiir die nachste Ausgabe der WERKSTATT: 1. September 2003



Inhalt 127

F%%Eg%}%%qo%ge\? Nr.2  10.Jahrgang  Juli 2003

WOHER? WOHIN? PeRSPEKTIVEN SCHWULER THEOLOGIE NACH 10 JAHREN

Georg Trettin

Die Liicke am Tisch des Herrn 128

Norbert Reck

Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz 134

Arnd Binker

Theologie oder Ideologie? 143

Wolfgang Schiirger

Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 149

Peter Annweiler

Zwischen Matrazenlager und ISSN 160

Hans Peter Hauschild

Zu viel Emanzipation — zu wenig Theologie 164

Udo Rauchfleisch

Gedanken zum 10. Geburtstag der WERkSTATT ScHwuLE THEOLOGIE 168

Thomas Staubli

Das Erste Testament in der dffentlichen Homosexualititsdebatte 171

Thomas \Wagner

Von Emmaus iiber Sodom und zuriick 182

Michael Brinkschroder

»Gott denken« als schwuler Theologe 189

Peter Lack

10 Jahre schwule Theologie: Eine etwas personliche Chronologie 198

Martin Hiittinger

Biographische Zeitenwende 205
OFrreNE WERKSTATT

Geschaffen in Gottes Bilde — Ein katholischer Priester bricht das Schweigen 213

QUEERVERWEISE

Schwuler Midrasch 217

kurz & gut 219

BiicherRegal 224

Ute Sauerbrey: Ein Fleisch sein. Materialien zu Kirche und Homosexualitat

Markus Orths: Corpus

Pierre Stutz: Verwundet bin ich und aufgehoben

Florian Mildenberger: ... in der Richtung der Homosexualitat verdorben

Monika Rapold: Schweigende Lammer und reifende Wolfe, ...

Hans-Ulrich Gehring: Seelsorge in der Mediengesellschaft

Helmut Utzschneider u.a.: Arbeitsbuch literaturwissenschaftliche Bibelauslegung

Michael N. Ebertz: Aufbruch in der Kirche. AnstéRe fiir ein zukunftsfahiges Christentum
Vorschau 240 ¢ Rosa Brett 241 = Verein 258 ¢ Impressum 261
Mesum 2003 262 ¢ GottesDienste 264 e Adressen 266



128 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

" Woher? Wohin?
Perspektiven schwuler

Theologie nach 10 Jahrerb

Georg Trettin
=

Die Lucke-am ek des Herm ,

h Drei Abschnitte zur katholischen schwulen Theologie

EINE ERSTE BEGEGNUN G mit schwuler Theologie fand vor

mehr als zwanzig Jahren statt. Aber damals wusste ich noch nicht,
was das ist, was alles das sein kann. Ich hatte mit meiner Diplomarbeit be-
gonnen, und irgendwann gab ich ihr — nach einem erlésenden Einfall — den
Arbeitstitel: »Mein Gott ist schwul«. Ein Satz, der mal Uberzeugung, mal
Provokation, mal Frage war. Dariiber lieR sich mit andern auch ganz gut
diskutieren.

I

Es ist ein langer Durchgang geworden durch die Bedingungen dieses Satzes,
eine Auseinandersetzung mit meiner religiosen Personlichkeit und mit einer
schwierigen Struktur katholischer Praxis: der Okonomie der Wahrheit. Das
ist Akkumulation und Enteignung der religidsen Urteilskraft, Reklamation
und Sicherung eines Monopols.



Georg Trettin: Die Liicke am Tisch des Herrn 129

Antagonistische Konflikte vermogen die religios wahrhaftige Rede zu zer-
storen, als ob die sakulare Welt des Alltags und der gesellschaftlichen Werte
nicht schon fiir sich genommen religiose Praxis ihrer Leichtigkeit, ihrer Na-
tur und Wiirde beraubten und der nihilistische Terror der Schoa nicht jeden
Glauben unter Blindheitsverdacht stellte. Katholische Praxis (Denken und
Beten, Teilen und Feiern, Mitfiihlen und Unterstiitzen) — und das geht mit
dieser Analyse Uiberein — ist immer auch kirchlich und deswegen stets davon
bedroht, von dieser Wahrheitsékonomie erfasst und verurteilt, ausgeschlos-
sen zu werden.

Der Abschied vom Wahrheitsgott wurde ein Abschied von seiner Kirche
und ein Abschied vom Gott der Kindheit. Denn mit dem Kirchengott verband
sich auch in seinen Bildern, was in meiner eigenen Religiositit den Namen
Gott trug. Der Abschied machte leicht und leer, verdnderte mich selbst.

Wo private Strukturen, die immer auch kindlich sind, weil sie zu dieser
Zeit grundgelegt wurden, abgelost werden, kann sich Verhalten andern. In
der erleichterten Leere kann anderes gehort, wahrgenommen werden: was
im Leben wichst, was sich in seiner Liebesfihigkeit entwickelt. Fiihlen
macht Mitfiihlen und verandert, kldrende Erinnerung rettet auch.

Das 6ffnete mir den Zugang zu einer anderen Tradition und Kirche, zu
einem andern Glauben. Gab mir eine Ahnung von dem, was andere in ihrer
Welt und Sprache den »lebendigen Gott« genannt haben.

Waihrend ich mit meiner Diplomfrage schwanger ging, begegnete ich
Dorothee Solle auf einem Seminar in Mainz. Sie vermutete, dass mir die Ar-
beit einer Frau weiterhelfen konnte, die gerade in New York promovierte, sie
empfahl mir Carter Heywards »Redemption of God«. Hier konnte ich eine
lesbische Theologin erleben, deren Gott »Gegenstand« akademisch-intellek-
tuellen Diskurses war und trotzdem lebendig. Nicht eine gewusste oder apo-
logetische, unempfindliche Wahrheit jenseits jeder Begegnung.

n

Schwule Theologie ist Gottesbegegnung in der erfiillten, manchmal dunk-
len, ein anderesmal hell erleuchteten Leere. Aus dieser Quelle wollen wir
trinken.

Schwule Theologie speist sich aus ihrem Ort, ihre treibende Kraft knnen
Korperlichkeit, Lust und Ekstase, Leiden und Sterben sein. Die Erfahrung mit
Aids hat einiges an religioser Reflexion hervorgebracht. Die WerkstaTT hat
einiges dieser theologischen Produktion prasentiert. Brannte uns nicht das
Herz?

Schwule Theologie als katholische Theologie oder katholische Theologie
als schwule Theologie muss auch damit fertig werden, dass kein vorbehalt-
loses Willkommen aus der Kirche zu horen ist und es auch partout nie dazu
kommen soll.



130 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Das nagt und krankt und verwirrt auch, fiihlen wir uns doch gut katho-
lisch und zutiefst missverstanden von denen, die uns mit versagtem Wohl-
wollen verfolgen: Der Homosexuelle sei von Gott geliebt, nur diirfe er nichts
Homosexuelles tun. Wenn es um Lesben und Schwule geht, sind weder Rede
und Kritik noch Solidaritit und Hilfe der kirchlichen Autoritdt willkommen
oder ertraglich (ich erinnere beispielhaft an die nicht lange zuriickliegenden
Verfahren gegen Robert Nugent und Jeannine Gramick).

Eine Anderung der katholischen Praxis ist in naher Zukunft nicht zu er-
warten. Rom versucht — auch auf Betreiben nationaler Kirchenkreise —, je-
dem Abweichen von der grundsatzlichen Ablehnung zuvorzukommen. Hier
konnen Verbande, lokale Rite, regionale Synoden noch soviel beschliefien.

Das legt es nahe, andere Wege zu gehen. Nicht gegen die Doktrin zu
kdmpfen, sondern sich von ihr nicht imponieren zu lassen. Gegen die le-
gitime Wahrheit steht eine subjektive Wahrhaftigkeit, die aus neuer Praxis
schopft — nicht fanatisch, sondern aufrichtig und herzlich.

Vor mehr als zehn Jahren haben wir, drei schwule Theologen, in Frankfurt
eine Gemeinde gegriindet, gezielt Schwule (Lesben kamen spdter) zur Messe
versammelt. Keine kirchliche Abspaltung, sondern eine Zusammenfiihrung
aus der Zerstreuung. Nicht um der Gemeinde willen, nicht um des Gottes-
dienstes willen. Sondern um zu sehen, was passiert, in der Hoffnung, dass
etwas geschieht.

Ein katholischer Weg, aus katholischer Not geboren (und nicht ohne
katholischen, aber auch lesbischen und schwulen Widerspruch geblieben).
Aber da die politische Rede, der intellektuelle Diskurs nichts niitzten, so
wollten wir uns das unsere nehmen: namlich die Religiositdt und die Se-
xualitit, das Katholische und das Lesbische/Schwule, und es miteinander
vereinen.

Wir hofften auf Gewinn und gewannen. Es entstand ein erklart schwuler
(und lesbischer) Gottesdienstort, der geistliches Wachstum und menschliche
Begegnung nicht ausschloss, sondern unterstiitzte. Wir haben das Getrennte
vereint, es an anderen erlebt, Stirke gewonnen und Tiefe. Manche Wunde
durfte vernarben.

Das wire fiir jede Gemeinde ein Gewinn, und Lesben und Schwule ver-
weigert das nur der, der diesen Gewinn ihnen nicht gonnt.

Fiir uns war es ein doppelter Gewinn, denn wir haben auch auf andere
Katholiken am Ort gewirkt: Mit dem, was uns half, haben wir andern Zeug-
nis gegeben, wir haben uns nicht versteckt.

Aber ist das Theologie? Was ist Theologie?



Georg Trettin: Die Liicke am Tisch des Herm 131

In den Gottesdiensten, den Gemeinden wird die Schrift neu studiert, in
der Seelsorge, im Gemeindeleben selbst werden die Texte lebendig, werden
zum Wort. Nicht als Moral, nicht als Rechtfertigung. Gottes Barmherzigkeit
bekommt ein Gesicht, und unser Gericht sehen wir, wo wir aneinander ver-
sagen. Auch die Liturgie, das Beten und Preisen findet neue Worte.

Fiir den Theologen ist es, als studierte er noch einmal. Diese Theologie ist
nicht die Theologie systematischer Entwiirfe oder moralischer Konzepte, son-
dern sie ist eine kleine Theologie, Midrasch und Gebet, Héren und Schauen,
Mitfiihlen, Zuspruch und Kritik am eigenen. Und das kann Quelle fiir groRe-
re Erzihlungen sein.

Das ist alles lange noch nicht abgeschlossen. Hier sind noch viele neue
Worte zu sagen, zu versuchen.

Es ist an der Kirche, diese Zeugnisse als Bereicherung anzunehmen, als
volle Verkiindigung des Evangeliums zu begriiffen. Das ware ein dritter Ge-
winn, auf den wir noch lange warten miissen.

Wir sind alle zum Tisch des Herrn gerufen, und ohne uns wére dort eine
groe Liicke gerissen. Hoffen wir, dass die Vertreibung ein Ende hat.

m

Mit der Griindung und Vernetzung von Gemeinden, der Pflege von Predigt
und Gebet, der Feier der Eucharistie in unserer Sprache sind wir noch nicht
am Ende — weder des Wachstums noch der Not.

Der Blick auf das Katholische als Ort der Not, aber auch als produktives
Feld des Einsatzes propagiert keinen Konfessionalismus, sondern gilt konkre-
ten Menschen.

Unser Vorgehen wird vom katholischen Kontext erzwungen und gepragt.
Hier werden Note produziert — Gewissensqualen, therapeutische Misshand-
lungen, Doppelleben, Angst, die Arbeitsstelle zu verlieren oder sonst Nach-
teile zu erleiden. Aber hier konnten zu allen Zeiten auch Unerschrockenheit
der Rede und Kritik, Mitgefiihl und die Bereitschaft, sich fiir andere einzu-
setzen, erfahren werden. Die Kontemplation und der Dienst am Nachsten
wurden nicht in jedem Fall begriifst.

In der ersten Werkstatt des vergangenen Jahres beschreibt Ancizar de
Jésus Cadavid Restrepo das Dilemma schwuler Befreiungstheologen, das
dritte Heft desselben Jahres widmet sich den schwulen Ordensleuten, und
im darauffolgenden Heft macht sich Michael Brinkschroder viele Gedanken
iiber schwule Priester und formuliert Erwartungen an sie. Jonathan Wenzel
dagegen wiinscht ihnen erfahrbare Solidaritdt und eine Lobby.

Was trotz neuen Gemeinden bleibt, ist die bedrohte Situation von Pries-

tern und Ordensleuten, von theologischen und nichttheologischen Mitarbei-
tern der katholischen Kirche, die lesbisch oder schwul sind. Sie sind zum



132 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Doppelleben, zum Schweigen und zur Unwahrhaftigkeit verdammt. Und
nicht alle tiberstehen das ohne Schaden. Wiren sie ehrlich und offen, ris-
kierten sie schwere Nachteile bis hin zum Verlust der Arbeitsstelle und des
Abbruchs der — katholischen — Berufsbiografie. Kennt nicht jeder Beispiele
dafiir, dass die Angst wohl begriindet ist?

In den protestantischen Kirchen hat sich vieles gedndert — wenn auch
nicht tberall. Aber Diskurs und synodales Prinzip, fehlendes lehramtliches
Monopol, mutiges Zeugnis und unermidlicher politischer Kampf haben Ab-
hilfe geschaffen. Uns Katholiken bleibt der Konflikt ohne Aussicht auf Losung
oder Entspannung erhalten.

Wo bleiben unsere Solidaritdt, wie kann eine Lobby entstehen? Vielleicht
mussen sich Geistliche und Laien offener, vertrauensvoller aufeinander zu
bewegen, miissen Priester und Ordensleute ihren Schleier heben. Aber viele
glauben, dass ihnen das verwehrt ist. Zu riskant. Der Arkanraum schitzt.

Die Kirche respektiert die Verborgenheit, weil sie es ihr erlaubt, schwule
Priester, schwule und lesbische Ordensleute zu verschweigen — und zu ver-
treiben, wenn sie sie entdeckt. In verschiedenen Landern haben im vergan-
genen Jahr Priester durch ein offentliches Coming-out fiir Aufsehen gesorgt.
Das soll nicht sein. Lieber denkt man in Rom dariiber nach, Schwulen die
Priesterweihe zu versagen. Und verschiedene Bistiimer versuchen, rechtzei-
tig vorher die Kandidaten ausfindig zu machen, die das betreffen konnte, und
sie vor die Tiir zu setzen.

Auch die kirchlich beauftragte Geschichtsschreibung ist nicht pingelig.
In der groBBen biographischen und statistischen Erhebung tiber Priester, Or-
densleute und Seminaristen, die unter Hitlers Terror gelitten haben, wurde
dementsprechend vorgegangen. »Nicht erfal’t sind begriindete Fille von Sitt-
lichkeitsvergehen (§§ 175, 175 a StGB); sie blieben auch unberiicksichtigt,
wenn sie sogar eine KZ-Inhaftierung nach sich zogen. Ggf. wurden gegenii-
ber fritheren Auflagen entsprechende Korrekturen vorgenommen.« (Anmer-
kung 57 in der Einleitung zur dritten Auflage 1996; Ulrich von Hehl: Priester
unter Hitlers Terror; zitiert aus der vierten Auflage von 1998, die erste Auflage
ist 1984 erschienen).

Unter so repressiven Bedingungen ist wenig Spielraum zu erkennen,
wenn die kirchlichen Vorgesetzten ihn nicht nutzen wollen. Wie soll da fiir
die Betroffenen anderes zu organisieren sein als der Ausstieg oder das Uber-
leben im Beruf. Uberleben heillt Schweigen, heift — im besten Fall — ein
Doppelleben, das privat, aber geheim auffingt, was alltiglich verweigert
wird. Das ist nicht immer leicht. Hier helfen heute die Priestergruppen, viel-
leicht auch ein bisschen die (schwulen) Gemeinden. Auch die Szene, wie sie
jedem hilft, sich frei, aber privat zu bewegen. Aber wie ergeht es den Alteren
unter ihnen, die in einer Zeit gro geworden sind, wo selbst der Staat sie be-
straft hétte, wiren sie schwul aktiv geworden?



Georg Trettin: Die Liicke am Tisch des Herm 133

Viele schweigen, glauben, schweigen zu miissen, und mit ihnen stirbt
auch ihre Geschichte, als ob sie nie geschehen wire. Jedesmal ein doppelter
Tod. Vielleicht konnten wir ihnen helfen, ihre Geschichte zu erzidhlen. Fir
sich selbst zur Vergewisserung, fiir andere zur Erinnerung — und schlieBlich
fiir die Wissenschaft als Quelle fiir eine Kirchengeschichte, die nicht Teil
der kirchlichen Geschichte sein darf. Einer Geschichte, die eine Leidens-
geschichte ist: Leiden auch an der Kirche und ihren existenzbedrohenden
Verboten.

Das Aufbewahren von Geschichten wire nur ein kleiner Schritt. Aber auf
einem guten Weg: Es wird gesprochen — auch wenn es so leise wie méglich
geschieht —, und es wird erinnert auf verschwiegene Weise. Nicht zur BuRe,
sondern zur Versdhnung. Ist nicht auch die Vereinigung von schwuler und
katholischer Biografie ein Abbild der Aufhebung der Trennung von Gott und
Mensch?

So groB uns die uns aufgegebene Solidaritit mit kirchlichen Mitarbeitern,
Ordensleuten, Priestern entgegentritt, so klein und zu erfiillen wére eine sol-
che Aufgabe des Bewahrens.

Die theologische Produktivitat dieses Kampfes triige zum dem bei, was
schon durch die Gemeinden Wort und GCeste findet. Aber auf das dariiber
hinaus Neue warte ich gespannt.

Wir stehen alle am Tisch des Herrn, und ohne uns wére dort eine gro-
Re Liicke gerissen. Hoffen wir, dass die Vertreibung nicht noch weitergeht
wegen der Verzweiflung der Hirten, uns sonst die Kirche und ihre Wahrheit
ausgeliefert zu haben.

GeorgTrettin ist katholischer Theologe. Zuletzt schrieb er fiir die WerkstatT » Frohlocket?
Lesben, Schwule, Osternacht« in WeSTh 8 (Heft 1/2001). Korrespondenzadresse:
Georg Trettin, Kélner Strae 12, D-60327 Frankfurt; E-Mail: georg@trettin.de



134 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Norber{/ Reck
| Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz

Uberlegungen zur Kontextualisierung schwuler Theologie

EHN JAHRE TREFFEN schwuler Theologen in Mesum — das ist

fast schon implizit eine Aufforderung zum Riickblick und zum Bilan-
zieren. Was haben wir erreicht? Was fehlt uns? Wie soll es weitergehen?
Ich mochte dazu — ohne die Arbeiten der vergangenen Jahre genauer aus-
zuwerten — einige Beobachtungen und Fragen zum »Stand der Diskussion«
mitteilen. Ich weil schon, dass natiirlich diverse einzelne Texte, wie sie auch
in der WerksTATT verdffentlicht wurden, meinem Befund widersprechen; aber
vielleicht ist ja trotzdem eine Verstiandigung tiber die Grundlinien der Ent-
wicklung moglich.

Als eine Art Motto tber all unseren Treffen in Mesum stand von
Anfang an ein Satz von Rinse Reeling Brouwer, den er dort bei unserer
ersten Zusammenkunft im Oktober 1993 als Teil seines Referats vortrug:
»Das Aufkommen einer schwulen Theologie markiert das Ende des
Fragens nach dem (biblischen, ethischen, seelsorgerischen) >Gestattet-
Sein« der Homosexualitdt, also das Ende der Rechtfertigung und der
Selbstrechtfertigung und das Ende des Zum-Objekt-Machens homosexueller
Menschen.«' In etwas abgewandelter Form steht dieser Satz bis heute auf der
Riickseite jeder Werkstatt. Der Gedanke ist natiirlich richtig, weil nur das
Aufhoren des Fragens nach dem Gestattet-Sein der Homosexualitat einen
Weg aus dem apologetischen Lavieren erdffnet.

Allerdings frage ich mich heute, ob es denn wabhr ist, dass wir (und wer
ist »wir«?) diese Frage bereits hinter uns gelassen haben. Ist sie uns nicht
sehr viel tiefer eingepflanzt worden, sodass sie uns immer noch und immer

Rinse Reeling Brouwer, Flikker-Theologie, in: M. Brinkschroder (Hg.), Schwule
Theologie. Bestandsaufnahme und Perspektiven, Miinster 1994, S. 13. — Es ist
tibrigens sehr anregend und aufschlussreich, diesen Text nach zehn Jahren wieder
einmal zu lesen!



Norbert Reck: Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz 135

wieder heimsucht, uns manchmal zum Wegducken und manchmal zur
Apologetik notigt?? Kann man sie einfach fir erledigt erkldren, hinter sich
lassen? Verkennt man damit nicht den gefdhrlichen Ernst dieser geistigen
Kolonialisierung? Ist das nicht zu »mdnnlich« gedacht: dass man per
Beschluss so etwas ablegen kann? So jedenfalls hore ich meine feministischen
Freundinnen kritisch zuriickfragen.

Und schlieBlich: Welche Fragen kommen dann, wenn man die Frage nach
dem Gestattet-Sein hinter sich gelassen hat? Mein Eindruck ist: Wir haben
zwar im GroBen und Ganzen aufgehért, uns an den notorischen Bibelstellen
und entsprechenden kirchlichen Dokumenten abzuarbeiten (und das ist auch
gut so!), aber wir sind noch nicht bei uns selbst angekommen. Das heilt:
Wir beschaftigen uns mit allerlei theologischen Modellen aus Geschichte
und Gegenwart, probieren sie an, schneidern uns auch gelegentlich eigene
theologische Fummel, die uns eventuell besser passen — aber es sind im
Wesentlichen Gotteslehre, Sakramententheologie, Ekklesiologie etc., also
die durch die Tradition auf uns gekommenen Themenkomplexe, die unser
Nachdenken beanspruchen. Unsere Erfahrungen, Wiinsche, Enttduschungen,
Sehnsiichte etc. — der Wurzelgrund fiir alles Glaubenkénnen — kommen
bisher tiberraschend wenig zur Sprache. Gelegentlich wurde in Mesum schon
angemerkt, dass wir auch einmal Giber Sex reden missten. Merkwiirdig, nicht
wahr? Das, was fiir uns schwule Theologen die uns zusammenfiihrende
differentia specifica ist, kam bisher kaum zur Sprache. Deshalb meine These:
Wir sind noch nicht bei uns selbst angekommen, bei unseren Erfahrungen,
bei unserer gegenwadrtigen Situation. Wir haben alles Mégliche aus dem uns
iberkommenen Christentum durchleuchtet und analysiert, aber uns selbst
haben wir noch wenig entdeckt, wir haben noch keine Sprache fiir uns
selbst gefunden, wir haben noch nicht gelernt, uns selbst zu sehen. Anders
ausgedriickt: Die Enteignung unserer selbst durch die diskursbeherrschenden
Machte haben wir noch kaum durchbrochen.

Ich habe schwule Theologie immer in Analogie zur feministischen
Theologie betrachtet; manchmal meinte ich, diese beiden Theologien
entwickelten sich — zeitlich verschoben — ungefdhr parallel. Inzwischen
erlaubt der Riickblick auf bisher vorgelegte Arbeiten, auch die Unterschiede
zu erkennen. Und einige dieser Unterschiede kénnen fiir das Projekt schwuler
Theologie sehr erhellend sein. Ich méchte das an drei Zusammenhingen
verdeutlichen.

Man kénnte hier auch noch einmal nachfragen, ob nicht auch so radikal
aussehende Sdtze wie »Gott ist schwul« (die mir gefallen und die ich auch
aufgegriffen habe — vgl. meinen Text »Abenteuer Gott. Den christlichen Glauben
neu denken«, Darmstadt 2003, S. 42) eine apologetische Seite haben.



136 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

1. Kérperwahrnehmungen

Am Anfang der feministischen Theologie stand ganz wesentlich eine breit
gefiihrte Diskussion um die eigenen Korper. Denn ihre Korper erfuhren viele
Frauen als das Gebiet, auf welchem Herrschaft (iber sie ausgelibt wurde.
Wissenschaftliche Diskurse und Schénheitsideale in Werbung und Kultur
gaben (und geben) an, wie ihre Kérper zu sein haben und wie nicht. Gewalt
gegen Frauen — etwa Vergewaltigungen — war und ist auch Gewalt gegen
Frauenkorper. Uberhaupt wurden Frauen iiber sehr lange Zeit nur in Bezug
auf ihre Korperfunktionen wahrgenommen. Ihre Korper sollten Anlagen
zur Produktion von Nachwuchs sein, sie sollten Mannern Lust bereiten
— ihre eigene Lust sollte dagegen keine Rolle spielen. Die entsprechenden
Diskurse waren Diskurse tiber Minderwertigkeit. Deshalb ging es zunichst
sehr stark darum, sich die eigenen Kérper wieder anzueignen, die eigene
Korperwahrnehmung nicht ldnger durch Definitionen und Bewertungen
anderer bestimmen zu lassen. In einem friihen Klassiker der Frauengesund-
heitsbewegung, »Unser Korper — unser Leben«, heifit es deshalb: »Indem
wir beginnen, unser korperliches Sein zu verstehen, zu akzeptieren und uns
dafiir verantwortlich zu fiihlen, befreien wir uns von vielen Angsten und
Hindernissen und kénnen unsere bisher verschwendeten Energien sinnvoller
einsetzen. Endlich sehen wir uns so, wie wir sind und koénnen dadurch
bessere Liebende, bessere Menschen werden: selbstbewusster, autonomer
und starker. «?

Fiir Schwule sah die Lage zunachst anders aus. Sie unterschieden
sich durch ihre Korper nicht von heterosexuellen Mannern. Und Ménner
verstanden sich im Patriarchat nicht primar als Kérper, sondern als
Geist. Deshalb waren auch Unterdriickungserfahrungen nicht in erster
Linie Korpererfahrungen, sondern eher Erfahrungen der Einschrinkung
gesellschaftlicher Aktionsméglichkeiten. Entsprechend zielte auch die
kirchliche Diskriminierung nicht auf die Korper der Schwulen (die waren
ja auch nicht, wie bei den Frauen, eine differentia specifica), sondern auf
das Verhalten. Und der dazugehdrige Diskurs war ein Diskurs iiber die
Sinde. Natirlich bedeutet das nicht, dass solche Diskriminierungen und
Unterdriickungen keine Auswirkungen auf die Korper hatten — somatische
Beschwerden, Tics und sexuelle Schwierigkeiten hat das sicher genug
hervorgerufen. Aber das wurde nicht thematisiert und kaum wahrgenommen.
Schwule Kérper waren zu Beginn der zweiten deutschen Schwulenbewegung
seit Anfang der siebziger Jahre noch kaum determiniert — sie waren Kérper

*  Boston Women’s Health Book Collective (Hg.), Our Bodies, Ourselves, New York
1971, 5. 36. Die deutsche Ausgabe erschien erstmalig 1980. Zit. nach Michaela
Ceiger/Stefanie Schiéfer-Bossert, Korperkonzepte im Ersten Testament — Aspekte
einer Feministischen Anthropologie, in: Hedwig-Jahnow-Forschungsprojekt (Hg.),
Korperkonzepte im Ersten Testament. Aspekte einer Feministischen Anthropologie,
Stuttgart 2003, S. 10-28, hier S. 12.



Norbert Reck: Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz 137

wie andere Minnerkorper auch. Die Konstruktion schwuler Kérper fand
erst wesentlich spater statt, im Zuge der Kommerzialisierung auch der
mannlichen Sexualitit. Seither wurden auch Méannerkérper immer mehr
zu Orten gesellschaftlicher Festlegungen und Besetzungen. Seither gibt es
Bodybuilding als Volkssport, kérperbetontes »Outfit« und Magersucht auch
fiir Jungs. Erreicht wurde also — in einer anderen historischen Konstellation
natiirlich — ein minnliches Korperbewusstsein, das in etwa dem weiblichen
Koérperbewusstsein vor dem Feminismus entspricht. Die Schwulen machten
dafiir die Vorreiter und genossen zumeist erst einmal die neue Korperlichkeit,
die ja auch von der Industrie stark geférdert wurde, merkten aber nicht, dass
sie dabei nicht etwas gewannen, sondern verloren. Die Parole »Zeigt euch!
Werdet sichtbar!«, die viele Christopher-Street-Paraden begleitete, wirkt wie
eine subtile Ironie angesichts der Tatsache, dass eben jene StraBenumziige zu
Maskeraden wurden, die die Beteiligten gerade nicht sichtbar werden lieRen,
sondern sie zu Ausstellungsflichen fiir Designerklamotten und zu Annoncen
sexueller Verfuigbarkeit umfunktionierten.

Diese »neue Korperlichkeit« miisste man demnach als einen Verlust der
Selbstbestimmung iiber den eigenen Kdrper beschreiben: Hatte man friiher
eher keinen (spezifischen) Korper, so hat man jetzt einen, aber er gehort
einem nicht mehr. Er ist jetzt Projektionsflache fiir Idealmafie, er muss
trainiert, »sbewusst« ernahrt und modisch gewandet werden. Die schwulen
Szene-Blittchen, die es meist kostenlos gibt, weil sie von der entsprechenden
Lifestyle-Industrie iiber Anzeigen finanziert werden, unterstiitzen das, indem
sie ebenfalls fast ausschlieBlich ewig-jugendliche Boy-Models zeigen,
niemals aber die »gewthnlichen Homosexuellen« mit ihren alltdglichen
Abweichungen von KonfektionsgroRen und Schonheitsidealen. Auf einen
liebevoll gemachten Fotoband & la Herlinde Koelbl mit Bildern von
wirklichen Schwulen warte ich immer noch vergebens. Je rigider die Korper-
Vorbilder der schwulen Kommerzkultur durchgesetzt werden, desto weniger
schafft es der durchschnittliche Schwule heute, von sich so zu sprechen, wie
es die feministische Bewegung als befreiend anstrebte: »Ich bin gut — ich bin
ganz — ich bin schon!«*

Klingt das zu puritanisch und lustfeindlich? Dem Zeitgeist mag es so
erscheinen, aber wenn man sich auf die Gefiihle jener bezieht, denen es
nicht gelingt, sich den herrschenden Idealmalen anzupassen, dann wird
klar, dass es nicht um einen schmallippigen Moralismus geht, sondern um
die realen Schmerzen von Schwulen, die sich mit irrsinnigen Hungerkuren
abplagen oder mit besonderer Aufbaunahrung die Spuren der HIV-Infektion
zu verbergen suchen, die sich selten in die schwule Szene und schon gar
nicht in die Sauna trauen, weil fiir sie der eigene Korper zum traumatischen

4 Elisabeth Moltmann-Wendel, Das Land, wo Milch und Honig flieBt. Perspektiven
einer feministischen Theologie, Giitersloh 1985, S. 158-169.



138 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Gebiet geworden ist. Fiir sie ist die Besetzung ihrer Korper kein Phantasma,
sondern wirkliches Leiden.?

Die schwule Theologie hat sich damit bisher wenig befasst®; sie wirkt
insgesamt eher korperlos und kiimmert sich lieber um geistige und
geistliche Belange. So setzt sie (mehr oder weniger unbewusst) die alte
Dichotomie von »Fleisch« und »Geist« fort, die doch gerade theologisch
kritisiert und »geknackt« werden miisste. Auch die Potentiale einer
kritischen Schopfungstheologie und Anthropologie sind bisher noch kaum
entdeckt worden. Wihrend es fiir die feministische Theologie von Anfang
an unumganglich war, tber Korperlichkeit zu reflektieren, weil Frauen auf
ihre Korperfunktionen reduziert, ihre Kérper enteignet und ihr Geist nicht
ernst genommen wurden, stiefs Schwule das patriarchalische Angebot nicht
von vornherein ab: sich als »Geistwesen« mit Abstrakta zu beschiftigen, zu
denen sie zundchst gar keinen korperlich-vitalen Bezug haben. Sie selber als
Subjekte blieben dabei tendenziell unsichtbar.

2. Dominanzkultur

Dass die moderne Gesellschaft einzelne ihrer Gruppen nicht mehr
grundsétzlich marginalisiert oder unterdriickt, sondern ihnen partiell Angebote
zur Kooperation macht, beschreibt die feministische Sozialwissenschaftlerin
Birgit Rommelspacher als einen wesentlichen Zug der Situation, in der
sich soziale Bewegungen heute zurechtfinden miissen: »Das traditionelle
Repressionsmodell, das relativ klar zwischen den Herrschenden und den
Unterdriickten unterscheidet, ist im Zuge der Moderne immer mehr einer
Struktur gewichen, in der sich die Macht in die gesellschaftlichen Instanzen
und die normativen Individuen selbst hineinverlagert. Der Sitz der Macht ist
weniger klar auszumachen, die Machtverhiltnisse werden uniibersichtlicher
und unsichtbarer. Jede und jeder wird zunehmend Subjekt und Objekt von
Macht. Es ist nicht mehr eindeutig zu bestimmen, wer die Macht in der Hand
hat, und noch weniger lassen sich die Machtverhiltnisse in eine Rangordnung
bringen, die genau festschreibt, welches der Hauptwiderspruch ist und
welches die Nebenwiderspriiche. Die Omnipriisenz der Machtverhiltnisse,
ihre Vieldimensionalitdt wie auch ihre relative Unsichtbarkeit sind so zentrale
Merkmale dessen, was hier als Dominanzkultur bezeichnet wird.«”

® Vgl etwa den beeindruckenden persénlichen Bericht »Vom Kopf auf die FiiRe

stellen, und dazwischen ist vieles zu entdecken«, in: WeSTh 9 (2002/3), S. 263-
270.

Eine Ausnahme ist, wie so oft, Michael Brinkschréder, vgl. zu dieser Frage unter
anderem seinen schonen Aufsatz »Die Frommigkeit im Café Gliick«, in: WeSTh 9
(2002/1), S. 58-65.

Birgit Rommelspacher, Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht, Berlin
1998, 2. Aufl., S. 23.



Norbert Reck: Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz 139

In einer Gesellschaft, in der der repressive Staat von einer Dominanzkultur
abgelost wurde, so die These, wird zunehmend jede und jeder zugleich
Subjekt und Objekt von Macht. Das heilt, eine weille Frau in unserer
Gesellschaft mag weiterhin Diskriminierungen und Benachteiligungen
seitens der mannlichen Seilschaften ausgesetzt sein, sie wird aber eher einen
Job bekommen als ihre schwarze Mitbewerberin. Wéhrend sie durch den
herrschenden Sexismus benachteiligt sein mag, kann sie — im Fall dieses
Beispiels — vom herrschenden Rassismus profitieren. Sie erfihrt also nicht
nur Benachteiligung, sondern hat auch Anteil an den Privilegien der Macht;
sie ist nicht nur Opfer, sie ist auch Taterin. Wenn sie dariiber hinaus auch
lesbisch ist, kann sich die Situation noch einmal drehen — je nachdem, ob
sie offen lesbisch lebt oder nicht. Sie hat also auch nicht nur eine eindeutige
Identitit, sondern, wie Rommelspacher das nennt, »multiple Identitdtenc.

Es liegt auf der Hand, dass das fiir Schwule in westeuropdischen
Gesellschaften analog beschrieben werden kann. Was aber sind die
Konsequenzen fiir die Einschitzung der eigenen Situation, wenn offen
lebende Schwule inzwischen manchmal leichter eine Wohnung bekommen,
weil sie keine Kinder haben, oder einen Job bekommen, weil sie flexibler
und belastbarer sind als ein Familienvater? Wie kann man die Situation
eines nicht offen schwulen Priesters beschreiben, der Anteil an klerikaler
Macht hat (gesellschaftlich herausgehobene Stellung, sicheres Einkommen,
Rederecht in diversen Situationen), der aber sein Schwulsein angstvoll
versteckt wie in den sechziger Jahren und die freiheitlichen Friichte der
schwulen Emanzipationsbewegung nicht genieen kann?

Gewiss kann man in den aufgezihlten Fillen nicht mehr einfach
von Opfern der Diskriminierung sprechen. Dass die Stilisierung einer
solidarischen schwulen Gemeinschaft, die sich zusammen gegen Repression
zur Wehr setzt, nicht mehr realititstauglich ist, ist von schwulen Aktivisten
seit geraumer Zeit bemerkt worden. Immer ungenierter genieffen Schwule
ihre Anteile an Privilegien der Dominanzkultur und fiihlen einerseits sich
als Sieger einer Entwicklung, die sie nur zum Teil selbst erkampft haben, in
der sie aber andererseits zu einem sicheren Posten in den Kalkulationen der
Freizeit- und Lifestyle-Industrie geworden sind.

Ich méchte das an dieser Stelle gar nicht moralisierend diskutieren.
Es ist nichts prinzipiell Verwerfliches daran, sexuelle Freiheiten und auch
Wohlstand zu genieBen. Es wird nur zugleich immer schwieriger, die
eigene Lage richtig einzuschitzen und zu verstehen, wer man selber
jst. Die Gefahr besteht, dass man zunehmend zu einer Funktion im
vielfiltigen Herrschaftsgefille der Dominanzkultur wird und nicht multiple
Identititen, sondern tendenziell gar keine Identitdt mehr hat — also auch
keinen Ansatzpunkt, sich gegen das Hineingenommenwerden in Opfer-
und Téterstrukturen zu wehren und die Scheinliberalitdt gesellschaftlicher



140 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Institutionen zu erkennen. Denn Herrschaft totalisiert sich gegenwartig,
indem sie in die Individuen hineinverlagert wird.

Die schwule Theologie partizipiert insofern an der Dominanzkultur, als
sie sich auf traditionell mannlich-herrschaftliche Arbeitsweisen einlasst,
namlich auf die tendenziell subjektlose bzw. abstrakte Auseinandersetzung
mit der iberkommenen theologischen Tradition. Denn damit hat sie Anteil
am etablierten wissenschaftlichen Primat des Geistes vor dem Korper.
Konnte sie sich davon etwas I6sen, dann ware sie durchaus in der Lage,
einen wichtigen Beitrag zu leisten zu einer klareren Situationsbeschreibung
der schwulen Subjekte in der Dominanzkultur. Die theologischen Konzepte
von Stinde und Schuld, Néchsten- und Feindesliebe, Solidaritit und Hingabe
etc. sind moglicherweise besser geeignet als vieles andere, das Blindsein fir
einander und fiir unsere gesellschaftliche wie globale Situation Schritt fiir
Schritt abzubauen.

3. Schmerzerfahrungen

Indem die Dominanzgesellschaft ihre Unterwerfungsforderungen mit dem
Genuss von Privilegien der Macht koppelt, férdert sie die Tendenz, den
Schmerz der Unterwerfung weniger stark wahrzunehmen. Im kirchlichen Be-
reich kann so etwa die Mitarbeit in Gremien, die Austibung von Gemeinde-
amtern oder von Funktionen im Gottesdienst zu Prestige und Insiderwissen
verhelfen und so den Schmerz der kirchlich-theologischen Geringschitzung
lindern. Christliche Schwule haben aber dariiber hinaus noch weitere Strate-
gien der Niederhaltung von Schmerzempfindungen entwickelt:

* Vielleicht ist die bereits erwdhnte Beschiftigung mit theologischen
Abstrakta ein Reflex, sich um die konkret erfahrenen Beleidigungen und
Erniedrigungen sowie um die geistige Kolonialisierung durch die traditionelle
Siindentheologie nicht zu sehr kiimmern zu miissen.

* Wahrscheinlich ist auch die beliebte Beschiftigung mit David und
Jonathan oder mit »Jesu Lieblingsjiinger« ein Versuch, sich in einer Tradition
zu beheimaten, die Schwulen gegeniiber ansonsten kalt und stumm ist.
Diese m.E. untauglichen homoerotischen Projektionen vermitteln die Illusion
von Geborgenheit in einer Schwulen gegeniiber eigentlich abweisenden
Tradition. Halt man sich an Johannes & Co., wird man nicht protestieren und
schreien, sondern eher melancholisch werden.

* Eine noch weiter gehende Umkonstruktion der kompletten Kir-
chengeschichte ist wohl John Boswell sel. A. unterlaufen.® Er hat auf vielen
hundert Seiten Belege zusammengetragen, die zeigen sollten, dass die
christliche Kirche tiber weite Strecken gar nicht homosexualitatsfeindlich war,

®  Vgl. vor allem sein Werk »Christianity, Social Tolerance, and Homosexualityz,

Chicago/London 1980.



Norbert Reck: Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz 141

und berichtet von schwulen Bischéfen und Heiligen und ihrem anerkannten,
respektierten kirchlichen Leben. Leider ist das alles zu schon, um wahr
zu sein, denn Boswell ist dabei weitgehend unkritisch identifizierend mit
Konstruktionen des Sodomitischen, des Abweichenden und des (Homo-)Se-
xuellen umgegangen. Auch gegenwirtig finden sich immer wieder Autoren,
in deren Augen fast die komplette Geschichte des Christentums eine schwule
Veranstaltung gewesen sein soll, von Jesus und Paulus angefangen bis hin zu
(mindestens) samtlichen Pépsten etc. Die Sehnsucht nach Anerkennung und
Beheimatung, die diese Sichtweisen speist, ist offensichtlich, aber es ist eine
Sehnsucht, die den zugrundeliegenden Schmerz meist verleugnet — oder ihn
sehenden Auges einfach nicht aushalten konnte.

Um nicht missverstanden zu werden, will ich hinzufiigen, dass es mir
nicht darum geht, diese Umgangsweisen mit der christlichen Tradition
und der Kirche zu verurteilen. Die Kirchen (auch die evangelischen, wenn
man genauer hinsieht) sind weiterhin nicht sehr wohnlich fir uns, und
es ist schwer, seine Gottesliebe in einer tendenziell doch feindseligen
Gemeinschaft zu realisieren. Da konnen solche Hilfskonstruktionen, wie ich
sie aufgezahlt habe, manchmal eine Kriicke sein, auf der man mit der grofen
Herde doch noch mithumpeln kann.

Das Fatale an dieser Schmerzvermeidung ist aber, dass man etwas
Wichtiges von sich selbst, ndmlich seinen Schmerz, nicht kennen lernt und
dass man sich selbst damit in der Folge immer fremder wird. Wie aber sehen
dann unsere Gebete aus, wenn sie Gott fiir einen schwulen David danken,
wenn sie aber nicht klagen kénnen Gber die eigene Heimatlosigkeit, iiber die
Erfahrungen der Erniedrigung? Wie sieht dann unsere Frommigkeit aus? Und
wie unsere Theologie?

Authentische Theologie entsteht aus der Erfahrung des Schmerzes. Ohne
diese Erfahrung ist sie nur ein Wiederkauen der Tradition. Fiir die schwule
Theologie wiinsche ich mir deshalb, dass wir mehr zu uns finden, zu
unseren Erfahrungen, zu unserem taglichen Leben. Von dort aus sollen wir
tiber Gott reden, nicht zuerst von der Tradition aus. Die Tradition kann ein
Gesprichspartner sein, wenn wir uns dariiber klar geworden sind, wie wir
leben, was uns fehlt und wo wir Gott brauchen.

Fiir die feministische Theologie formulierte Dorothee Solle sel. A. das
so: »Die feministische Theologie entsteht, wie jede Befreiungstheologie, aus
erfahrener Verwundung; sie wéchst aus der Zerstorung, die dem Leben von
Menschen angetan wird, die dem Leben von Frauen angetan wird, sei diese
dkonomisch, politisch, sozial, physisch, intellektuell, psychisch legitimiert.
Diese Theologie macht Verstimmelungen sichtbar. Sie entsteht unter Frauen,
die sich ihrer Lage bewusst werden und Schritte zur Verdnderung tun,
ausbrechen aus den Konventionen der herrschenden Theologie und ihrem
Arrangement mit der Macht.«’

® Dorothee Sélle, Gott befreien aus den Gefangnissen seiner Namen — Gegen



142 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Fir die schwule Theologie heift das: Ohne unsere Verwundungen zu
kennen und ohne sie zur Sprache zu bringen — ganz gleich, ob sie uns von
der Gesellschaft, der Konsumindustrie oder von der Kirche zugefiigt wurden
—werden wir auch nicht gut sagen (und sptiren!) kénnen, wie Gott uns aufruft,
nicht zu verzagen, wie Gott uns trostet, wie Gott uns Mut und Kraft gibt.
Dazu miissen wir unsere Unsichtbarkeit loswerden (unsere verstimmelten
und besetzten Korper nicht mehr verbergen) und unsere Blindheit abbauen
(sehen, wo wir kollaborieren und wo wir betrogen werden) — und uns
nicht fiirchten, unsere Schmerzen kennen zu lernen. Gott konnte nur den
Israeliten, die die Knechtschaft in Agypten als einen dauerhaften Schmerz
empfanden, einen Weg in die Freiheit weisen. Solange wir so tun, als sei bei
uns alles in Ordnung, hat Gott keine Chance.

1. johannes 4 vers 18

Die vollkommene liebe lese ich in dem buch

treibt die furcht aus

solange ich denken kann wollte ich wissen

was die vollkommene liebe sei und wo sie zu finden

und stolperte iiber meine fiiBe

immer wenn ich meine ich kénnte meine &ngste nennen

dann finde ich unter der letzten eine allerletzte versteckt

und hinter der allerletzten von gestern kommt eine andere hervorgekrochen
wie dumm iiber die eigenen fiiBe zu stolpern

wie feige nicht alle im eigenen haus lebenden zu kennen

auch die unvollkommene liebe sag ich mir

treibt und treibt aus

viele dngste doch nicht genug

iiber deine stimme kénnte ich zumindest das sagen

daB sie bestimmt ist und warm

und austreiberisch: (Dorothee Salle)™®

Norbert Reck, katholischer Theologe und Publizist, Redakteur der deutschsprachigen
Ausgabe der Zeitschrift CONCILIUM. Verdffentlichungen u.a.: Im Angesicht der Zeu-
gen. Eine Theologie nach Auschwitz (Mainz 1998); Abenteuer Gott. Den christlichen
Glauben neu denken (Darmstadt 2003). E-Mail-Adresse: norbertreck@t-online.de

himmlische und irdische Herren-Macht, in: ].B. Metz u.a., Diagnosen zur Zeit,
Disseldorf 1994, S. 33-50, hier S. 36.

Dorothee Solle, 1. johannes 4 vers 18, in: dies., spiel doch von brot und rosen.
gedichte, Berlin 1981, S. 66.



Amd Biinker: Theologie oder ldeologie? 143

Arnd Blinker

Theologie oder Ideologie?

Wege aus der Kollaboration mit der
herrschenden sexuellen ldeologie wagen!

IE WERKSTATT kommt in die Jahre — in meinem Blicherregal

aber immer noch an prominenter Stelle. Keine andere Zeitschrift lese
ich so griindlich wie die WerksTaTT. lhre Entdeckung war fiir mich ein wich-
tiger Schritt in eine theologische Praxis, die nicht mehr sprachlos gegentiber
der eigenen Glaubenserfahrung bleiben sollte.

Die theologische Aneignung der schwulen Lebens- und Glaubenserfah-
rung wurde mit der WerkstatT erprobt, durchlitten, gefeiert und immer wieder
in vielen Facetten artikuliert. Diese Artikulation begann sich Gber die stumm
machende Differenzerfahrung in Gesellschaft, vor allem aber in der Kirche,
dem engeren Kommunikationsraum des Glaubens, zu erheben. Sie hat ge-
holfen, sexuell differente Lebens- und Glaubenserfahrungen zu erschliefen
und in den theologischen und kirchlichen Diskurs einflieBen zu lassen.

Hat die WerksTATT mit dazu beigetragen, dass Schwule (und Lesben und
andere Queers?) gesellschaftlich und kirchlich dazu gehéren? Die Prasenz
von queeren Christinnen und Christen in den Kirchen und Gemeinden, aber
auch in den zunehmenden theologischen Diskursen tiber Korper, Sexualitd-
ten und Lebensformen ldsst sich nicht mehr leugnen. Hinter vorgehaltener
Hand dringt die Wahrnehmung schwullesbischer Lebensrealititen bis in die
Zentren religitser Macht. Der dort festgestellte »repressive Schub« kann
schlieRlich auch als Hinweis auf den Erfolg der in der WerkstatT erbrachten
Diskursleistung gedeutet werden.

Bei aller Zustimmung komme ich jedoch um eine Irritation nicht umhin:
Die Ausgaben der WerkstatT fordern fiir mich immer seltener (iberraschend
neue Perspektiven zutage. Etliches wiederholt sich, vielleicht in anderen Far-
ben und mit anderen Konnotationen. Was mir friiher »die Augen gedffnet



144 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

hat«, nicke ich heute als bekannt ab. Vielen Artikeln kann ich zustimmen,
aber kaum einer provoziert mich zu einer Verdnderung meines Lebens oder
meines Denkens. Dabei begreife ich Theologie (und damit auch schwule
Theologie) vor allem als kritische Gegenrede, als Unterbrechung der eige-
nen Praxis bzw. als Verriicken der eigenen »Weltanschauung«. Aus der Ur-
sprungsidee, schwule Theologie als Reflexion eigener Praxis zu gestalten,
hat sich — so mein Verdacht — ein theologisches Forum entwickelt, das die
Bestitigung eigener Positionen gegen Andere (Kirchenleitungen, Bischofe...)
verfolgt. Dieses mag zwar notwendig und fiir viele hilfreich sein (z.B. im
Blick auf die Phase des eigenen oder kollektiven Coming Outs), birgt aber
die Gefahr, die theologische Kritik an der eigenen schwulen Praxis und ihren
ideologischen Grenzen zu vernachldssigen. Anders herum gefragt: Kénnen
wir es uns noch leisten, mit dem Bonus der Opferrolle mogliche eigene Ta-
terhaltungen auszublenden?

Im Folgenden méchte ich mit einer zugegebenen, aber hoffentlich sach-
dienlichen Zuspitzung und Vereinfachung eine kritische Anmache an die
etwas langweilige Dame WEerksTATT loslassen, um danach Perspektiven fiir
eine erneuerte theologische Attraktivitit zu Gunsten eines verjiingten Flirts
mit ihr aufzuzeigen.

Die WerksTATT droht in die Falle sich wiederholender Selbstbestatigung zu
laufen. Auffillig ist eine weithin unkritische narzisstische Beschaftigung mit
dem Schwul-Sein und einer naiven spirituellen und pastoralen Idealisierung.
Dort, wo intellektuell tiefgreifend neueste Perspektiven theologischer, kul-
turgeschichtlicher, biblischer oder pastoraler Reflexionen geboten werden,
dringt sich die Frage nach dem Sinn und Zweck dieser Arbeiten auf, solange
die einzelnen Artikel beliebig erscheinen und nicht zu einer erkennbaren
theologischen Programmatik oder Option fiihren.

Der Verdacht drangt sich auf, dass die Beliebigkeit Teil des geheimen Pro-
gramms ist: Erlaubt ist, was gefillt, solange es nur die homosexuelle Partizi-
pation am theologischen Diskurs aufrecht erhalt: Schwul-theologisch weiter-
reden, wenn es auch schwer fillt, den Anlass zu dieser Gottesrede noch zu
benennen. So erscheint die WerksTATT als theologisch-intellektuelles Aquiva-
lent zur gesellschaftlichen Diskurspraxis von Schwulen und Lesben, wie sie
sich in den CSDs der letzten Jahre ausdriickt: Die Paradenmaschinerie lauft
und liuft und ldsst keine Zeit mehr fiir die Rickfrage, worum es eigentlich
gerade bei der Jubel-Trubel-Demo geht.

An dieser Stelle lduft die feuilletonistische Frage, ob sich die Bewegung
»zu Tode gesiegt« habe, ins oberflichlich Leere: Die CSDs boomen mit noch
immer wachsenden Teilnehmerlnnen- und Umsatzzahlen, sie werden bunter
und professioneller — und die WerkstatT, mit standig verbessertem »Outfite,
schwebt von Auflagensteigerung zu Auflagensteigerung.



Arnd Biinker: Theologie oder Ideologie? 145

Was fiihrt zu diesem fortgesetzten Hype der Werkstat? Die theologi-
schen Argumente um die Erlaubtheit von Homosexualitdt sind schon lange
durchgefochten. Homosexualitit ist auch als Thema der Theologie bearbei-
tet. Zwar gibt es noch viele zu klirende Einzelfragen, denen die binnentheo-
logische Relevanz nicht abgesprochen werden kann. Auch katholikale und
evangelikale Gefechte konnen und miissen noch erwidert werden. Aber die
Notwendigkeit, die theologische Sprachlosigkeit angesichts der schwulen
Lebens- und Glaubenserfahrung zu tiberwinden, die eigene Differenz- und
Ausschlusserfahrung als AnstoR fiir eine verdnderte Theologie zu nehmen, ist
nicht mehr in dem MaRe vorhanden, wie sie es vor zehn Jahren noch war.

Die letzten zehn Jahre waren gesellschaftlich von einem Gewinn an
Anerkennung fiir schwullesbische Lebensweisen geprégt. Mit der WERKSTATT
lisst sich eine Parallele im Bereich theologisch-kirchlicher Anerkennungs-
bemiihungen ausmachen. So betont die in der WerkstaTT gepflegte schwul-
christliche Identititskonstruktion die Zugehdorigkeit zur anerkannten gesell-
schaftlichen wie kirchlichen »Mitte« immer neu. Die Homosexualitdt als
eigenes oder kollektives schones schwules Selbst, wie es in der WERKSTATT
theologisch (und manchmal fromm-selbstgeféllig) konstruiert wird, erscheint
als Eintrittskarte in das irdische Paradies derer, die gesellschaftlich und kirch-
lich »dazugehéren«. Diese homosexuellen Mitbiirger und Mitchristen sind
akzeptable und vorzeigbare Mitglieder der starken, virilen und prosperie-
renden Gesellschaft. Sie haben es geschafft. Die immer schoneren, bunteren
und dickeren Ausgaben der WerksTATT geben ein deutliches Zeugnis von ei-
nem theologischen Nachvollzug gesellschaftlicher Entwicklungen.

Fiir mich entsteht allerdings ein grofer Zweifel: Ist die Kollaboration
schwuler Theologie mit der hiesigen gesellschaftlichen Entwicklung theo-
logisch unproblematisch? Ich meine, dass wir es wagen sollten, die eigene
sexuelle Praxis einer kritisch-theologischen Uberprifung zu unterziehen?
Wenn ich von sexueller Praxis spreche, meine ich nicht den blofen Sex,
seine Spielarten, Spielriume und sexualmoralischen Detailfragen, sondern
die nicht zuletzt durch feministische und Queer-Theorien und Theologien
(wieder) ans Licht gebrachten (geschlechter-)politischen, soziokulturellen
und 6konomischen Dimensionen unserer Art schwul, lesbisch,... oder queer
zu sein.

Einige Beispiele mochte ich wenigstens anreifSen:

Kénnen wir es uns theologisch noch leisten, die Wechselbeziehungen
zwischen der 6konomischen Globalisierung und der globalen Okonomisie-
rung einerseits und unserer westlichen homosexuellen Praxis andererseits
auszublenden?



146 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Die globale Okonomisierung aller gesellschaftlichen Teilbereiche, aller
Kulturen und unterschiedlichsten Ressourcen macht auch vor den Sexualita-
ten, den Konstruktionen von Geschlechtern, ihrem Begehren und ihren Pra-
xisformen keinen Halt. So lobenswert es auch erscheinen mag, wenn GroR-
unternehmen wie die Autofirma Ford oder die Deutsche Bank unter dem
Stichwort »Diversity Management« einen konstruktiven Umgang auch mit
Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen unterschiedlichster sexueller Orientierun-
gen suchen, so muss doch in Erinnerung gerufen werden, dass es immer nur
um die Optimierung von Prozessen der Gewinnmaximierung geht. Diese
Okonomisierung der sexuellen Diversitat bedeutet zugleich Freiraum und
Grenze sexueller Anerkennung. Im kirchlichen Bereich, vor allem im Bezug
auf Seelsorgerlnnen, Priester und Ordensleute, wird ebenfalls all zu gern
die 6konomische Karte gespielt. Der schwule Seelsorger ist eben doch der
verstindnisvollere, empathischere, sensiblere und dsthetischere Mitarbeiter.
Wenn sich die lohnenden Seiten seiner Sexualitdt nutzen lassen, dann moge
man sie ihm bitte gestatten.

Die ideologische Verzerrung der Sexualitdt mit ihrer Nutzungsweise als
Eintrittskarte in das Spiel der gesellschaftlichen und kirchlichen Gewinner
|lasst sich theologisch nur rechtfertigen, wenn man bereit ist, die Zuwendung
Gottes zu den Menschen, die nicht zuletzt in sexueller Analogie gedacht
werden kann, funktionalistisch einzuengen. Ein Gott, der aus Gnade han-
delt, lauft einer solchen Funktionalisierung zuwider. Sollten schwule Theolo-
gen nicht den Mut haben, sich mitsamt ihrer Rede von Sexualitét (und Spiri-
tualitit!) einer vorschnellen ideologischen Umarmung zu entziehen?

Neben der Okonomisierung der Welt enthalt auch die Globalisierung der
Okonomie wichtige theologische Momente fiir eine schwule Theologie. So,
wie wir es gewohnt sind, homosexuelle Lebensweisen zu beschreiben und
zu praktizieren, konnen nur die wenigsten homosexuell empfindenden Men-
schen am Schwul- oder Lesbisch-Sein partizipieren. Unsere homosexuelle
Praxis basiert auf einem starken wirtschaftlichen Fundament, ohne das sie
nicht moglich wire. Ein homosexuell empfindender Mann oder eine homo-
sexuell empfindende Frau in Lateinamerika, in Afrika oder Asien kann in der
Regel nicht auf den Sozialzusammenhang Familie, die durch heterosexuelle
Bande hergestellt und bewahrt wird, verzichten. Das schwule Leitbild, wie
es in unserer Gesellschaft und in der WerksTATT konstruiert wird, gibt keine
Rechenschaft gegeniiber den homosexuellen Geschwistern »im Sidenc.
Wenn Theo-Logie mit ihrer Erinnerung an den biblischen Gott aber ihren
Namen zu Recht tragen soll, dann wird es darum gehen miissen, die eigene
schwule Praxis zu hinterfragen vor dem Hintergrund des Interesses am Leben
der Anderen, die unsere wirtschaftliche Situation nicht teilen. Wie miisste
hiesige schwule Praxis aussehen, die als christliche Praxis zugleich die se-
xuelle Vielfalt der Schopfung Gottes aufgreift und die Option fiir die Armen



Arnd Biinker: Theologie oder ldeologie? 147

realisiert, weil christliche Theologie keinen anderen Gott zur Verfiigung hat,
als den parteiischen Gott auf Seiten der Armen? Der alte Trick, uns selbst als
sArmex zu stilisieren, verliert hierzulande an Plausibilitat.

Kénnen wir es uns dariiber hinaus theologisch langer leisten, die kulturell
fremden »homosexuellen« Geschwister in einer kleiner werdenden Welt mit
ihren unterschiedlichen Erfahrungen und Sichtweisen auszublenden? Die
unkritische Ubernahme westlicher kultureller Codes zur Beschreibung sexu-
eller Identititen und Praxisformen steht in Gefahr, zu einem schleichenden
kulturimperialistischen Hegemoniestreben auszuwachsen. Miissen wir nicht
lernen, wie sich Homosexualitit in anderen Kontexten und unter anderen
kulturellen Bedingungen artikuliert? Das kulturell-hegemoniale Verhalten
der westlichen Homosexuellen, einschlieRlich ihrer christlich-theologischen
Abteilung, fragt erst gar nicht, was es fiir homosexuelle Manner und Frauen
aus anderen Kulturen bedeutet, mit der Wahrnehmung des eigenen homose-
xuellen Begehrens gezwungen zu sein, fremdkulturelle Muster der sexuellen
Selbstbeschreibung und Praxis zu Gbernehmen. Das globale Konzept »gay«
kann als kulturell-imperialistisches Exportprodukt einer privilegierten sexu-
ellen Klasse des Westens gewertet werden. Die Einsicht, dass diese Art von
monokulturellem globalem gay-movement die Teilnahme vieler Menschen
an der gay-community nur um den Preis kultureller Selbstverleugnung zu-
l4sst, konnte christliche schwule Theologen zu einer beherzten Selbstkritik
ermutigen. Vor allem miissten sie sich aufgefordert sehen, alternative kultu-
relle Muster homosexueller Artikulation und Praxis kennen zu lernen. Dass
hier interkulturelle Lernprozesse in Gang zu setzen waren, scheint mir of-
fensichtlich. Theologisch mochte ich diese Lernprozesse auch als Ausweg
vor der Gefahr der »Heiligsprechung« der eigenen spezifisch-kulturellen
sexuellen Artikulation sehen, nicht zuletzt auch als Hilfe zur Sensibilisierung
fiir die hiesigen Verliererinnen und Verlierer im westlichen sexuellen System.
Wahrscheinlich ist die schwule Theologie durch ihre weitgehend unkritische
Ubernahme westlicher kultureller Muster lingst Kollaborateurin des westli-
chen neokolonialen Kulturimperialismus geworden. Im Zuge scheinbar auf-
geklirter aber kulturell wie theologisch naiver schwuler »Mission« werden
fremde Kulturen fiir die Zerstorung freigegeben, indem ihnen vorschnell eine
antihomosexuelle Bedeutung zugeschrieben wird. Aus der uneingestande-
nen Enge der eigenen Kultur heraus droht schwule Theologie wiederum Nor-
men fiir »richtige« Sexualitit und den dazu passenden »richtigen« Gott zu
schaffen.

Feministische Theologie ist fiir mich noch immer eine wichtige Inspiration
fiir schwule Theologie. Die Lernprozesse zwischen feministischen Theologi-
en aus unterschiedlichsten Kontexten und Kulturen haben zu einer starken
Bereicherung gefiihrt, aber auch und vor allem fiir die westlichen weifSen



148 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Mittelstandsfeministinnen eine wichtige Inspiration zur Selbstkritik bedeu-
tet.

Fiir die WerkstaTT bzw. fiir die sie tragenden schwulen Theologen ergeben
sich nach meiner Meinung drei konkrete Herausforderungen:

Grundsitzlich miissen wir eine programmatische Debatte um die Rolle
und die Optionen schwuler Theologie fiihren.

Die Bezugnahme auf Homosexualitit muss die Gkonomischen, kulturel-
len und politischen Strukturebenen berticksichtigen und in die theologische
Auseinandersetzung einbinden. Da in allen Bereichen auch die Geschlech-
terfrage virulent ist, miisste die Auseinandersetzung geschlechteriibergrei-
fend gefiihrt werden.

Schwule Theologie ist keine Welttheologie. Aber schwule Theologie
kénnte einen Beitrag leisten zu einem interkulturellen Suchprozess auf dem
Weg zu einer an der Fiille des Lebens orientierten Theologie der Sexualité-
ten.

Schwule Theologie, eine aus der eigenen sexuellen Erfahrung (Fremd-
heits-, Minderheits-, und Ausschlusserfahrung, Kampf um Anerkennung)
heraus angestoRene Theologie, die mehr sein will als eine fromme Unter-
fiitterung des eigenen Lebensstils, braucht Anst6Be von auBen, den interkul-
turellen und interkontextuellen Dialog mit den Geschwistern. So bliebe die
WirksTATT Schwule Theologie ihrem Anfangsimpuls treu und der Flirt anre-
gend provozierend.

Arnd Biinker ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut flr Missionswissenschaft,
Miinster, und schrieb fiir die WerkstaTT zuletzt »Queergemeinde: theologische Deu-
tung, Reflexion und Perspektiven. Auf der Suche nach einem pastoralen Schliissel-
wort« in WeSTh 8 (Heft 1/2001). - :

Korrespondenz tiber E-Mail: buenker@muenster.de



Wolfgang Schiirger: Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 149

Wollgang Schiirger

r

Bekenntnisse .

nach zehn Jahren »Schwule T|1eo|ogie<i/

CH BEKENNE: meine Identitit hat viel mehr Facetten als nur die des

schwulen Mannes. Zum Beispiel bin ich als schwuler Mann evangelischer
Theologe. »Schwule Theologie« konstituiert sich fiir mich daher im Wech-
selspiel dieser (je fir sich fragmentarischen) Identitdten. Trotzdem habe ich
Probleme damit, im Rahmen eines bestimmten Readings von Queer-Theorie
die Relevanz jeglicher sozialen Identitdts-Aussage in Frage zu stellen — mit
meinem Vorstandskollegen Michael Brinkschroder kann ich mich hier immer
wieder hervorragend streiten.'

Ich bekenne weiter: Theologie gibt es fiir mich nicht mehr ohne Biogra-
phie. Der eigene Lebenskontext (oder, mit Blick auf die fragmentarischen
Identititen: die eigenen Lebenskontexte) impliziert theologisch relevante
Fragen, und Themen der eigenen Tradition erhalten oder verlieren ihre Be-
deutung in dem MaRe, wie sie sich fiir Daseins- und Handlungsorientierung
in diesen Lebenskontexten anschlussfahig erweisen.

Dies zu schreiben bedeutet, mich drittens als geprdgt von lateinameri-
kanischer Theologie der Befreiung und von postmodernen, dekonstruktivis-
tischen Philosophen zu bekennen, von denen ich diese Einsichten gelernt
habe.

Was also bekennt inmitten dieser Bekenntnisse der schwule Theologe
Wolfgang Schiirger?

Theologie auf dem Weg

Meine eigenen Wurzeln in der obigen Verflochtenheit und Fragmenthaftig-
keit darzustellen, bedeutet zu markieren, dass eine Theologie — sei sie schwul

! Und die »Gnade der spiten Geburt« dieses Artikels gibt mir die Chance mich auf

Michaels »Kurzformeln des Glaubens« im vorliegenden Heft zu beziehen.



150 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

oder nicht —, die sich auf diese Erfahrungen und Lebenskontexte bezieht,
kein abgeschlossenes System bilden kann: Sie ist Theologie auf dem Weg,
die sich verandert so wie auf dem Weg neue Herausforderungen auftauchen,
die theologische und ethische Reflexion nétig machen und die Lebenspraxis
verandern. »Schwule Theologie« nenne ich diese Theologie insofern als sie
sich auf Lebenszusammenhinge bezieht, in denen ich als schwuler Mann
lebe. Weil ich in dieser Zuschreibung aber nur einen Teil meiner eigenen
Identitit wieder finde, wird alles, was ich als schwuler Theologe sage und
schreibe auch davon geprégt sein, wie mein theologisches Denken und Ar-
beiten von meinen anderen Identititsfragmenten beeinflusst ist.

Schwule Theologie ist daher fiir mich immer auch Theologie im Plural.

Theologie und Lebenswelt(en)

Die schwule Szene hat sich in den letzten zehn Jahren veridndert: war sie frii-
her oft (einziger) Freiraum fiir offen schwules Leben, Schutzraum fiir Coming
out etc., so gibt es heute immer mehr schwule Manner, die von sich sagen,
dass sie auf die Szene verzichten kénnen, ohne deswegen auf Offenheit ver-
zichten zu miissen. Tatsachlich sind Lesben und Schwule in der Mehrheits-
gesellschaft immer sichtbarer geworden, sind Vorurteile und Diskriminierung
zumindest geringer geworden. Die Szene selber hat sich verdndert: die po-
litisch motivierte Gemeinschaft der 70er Jahre hat sich ausdifferenziert, das
Politische ist in vielen Kreisen in den Hintergrund getreten, unterschiedliche
Szenen sind entstanden.

Wenn Schwule Theologie (wie m.E. jede Theologie) in Bezogenheit auf
diese Lebenswelt(en) geschieht, dann muss sie sich in den letzten zehn Jah-
ren verandert haben — oder sie hat sich iiberlebt.

Tatsichlich meine ich, nicht nur in meinem eigenen theologischen Ar-
beiten, sondern in den Arbeiten und dem Erscheinungsbild der AG Schwule
Theologie e.V. sowie in den Themen der Werkstatt Schwule Theologie solche
Veranderungen nachvollziehen zu konnen:

Emanzipation und Befreiung standen als theologische Impulse am Anfang
(die beiden Hauptvortrdge der ersten bundesweiten Tagung Mesum 1993,°
ab 1995 begegnet dann verstarkt die Frage nach schwuler Identitdt (bzw.
die Infragestellung dieser Identitdt®). Die Diskussion um die Positionierung
der evangelischen Landeskirchen gegeniiber Lesben und Schwulen findet
in der Mitte der 90er Jahre des letzten Jahrhunderts verstarkt Niederschlag

In: Schwule Theologie. Bestandsaufnahme und Perspektiven, hrg. v. Michael
Brinkschréder, Miinster 1994,

3 Als Thema der Jahrestagung Mesum 1995 vorbereitet in WeSTh 2 (1995), Nr. 3,
weitergefiihrt in den Nr. 1 und 2 der WeSTh 3 (1996), begleitet von der Diskussion
um Geschlechterrollen.



Wolfgang Schiirger: Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 151

in der WeSTh.* Aus dem rémisch-katholischen Kontext heraus finden sich
ungefahr ab derselben Zeit verstirkt Uberlegungen zu lesbisch-schwulen
Gottesdienstgemeinden,® sicherlich auch ein Grund, warum in der Folgezeit
dann in dkumenischer Weise iiber schwule Spiritualitat diskutiert wird.® Die
Diskussion um Ehe und Lebenspartnerschaft fihrt 1999 zu einem eigenen
Themenheft.”

Freilich gibt es auch Themen, die sich tiber all die Jahre durchziehen — ich
denke hier insbesondere an die Beschaftigung mit der Frage der Hermeneu-
tik und an die Auseinandersetzung mit AIDS.

In der letzten Zeit allerdings meine ich eine durchaus problematische Ent-
wicklung dieses Lebensbezugs Schwuler Theologie wahrnehmen zu kénnen,
die sich nicht nur an den Beitrigen der WeSTh festmachen lasst: die Tendenz
zur (rémisch-katholischen) Klerikalisierung Schwuler Theologie!

Homophobie in der Kirchengeschichte und der Kampf dagegen,® Schwu-
le Ordensleute,’ schwule Gottesdienstgemeinde'® — das sind Themen, wel-
che die WeSTh der letzten Ausgaben bestimmt haben und dariiber hinaus
auch im Zusammenhang verschiedener Tagungen und Begegnungen (bis hin
zum Okumenischen Kirchentag in Berlin) zu beobachten gewesen sind.

Nicht, dass ich es ablehnen wiirde, diese Themen im Zusammenhang
schwuler Theologie zu behandeln — obwohl wir vor zehn Jahren angetreten
sind, Theologie jenseits von Rechtfertigungszwangen zu betreiben, und zu-
mindest die Diskussion um die Gottesdienstgemeinden fiir mich stark von
diesem Rechtfertigungsdruck gegentiber der (rémisch-katholischen) Amtskir-
che bestimmt ist: wihrend wir in Queer-Gottesdiensten unter evangelischer
Verantwortung relativ ungezwungen in ékumenischen Teams nach adaqua-
ten Gottesdienstformen suchen, erlebe ich die Queer-Gottesdienste unter

4 Z.B. der Artikel »Mit Orientierungshilfen leben« in WeSTh 3 (Heft 4/1996), S. 139-
143, oder Axel Gade, Die Beurteilung von »Homosexualitdt« in verschiedenen
theologischen Entwiirfen seit 1990, WeSTh 4 (Heft 1/1997), S. 9-38, der als
Aufgaben Schwuler Theologie zum Abschluss »Schopfungstheologie«, »Exegese«
und »Spiritualitdt« benennt.

5 Z.B. Michael Brinkschroder, Schwule Gottesdienstgemeinde, WeSTh 3 (Heft 2/

1996), S. 59-62; mit Heft 3 der WeSTh 6 (1999) folgt ein eigenes Themenheft.

Michael Brinkschréder verbindet beide Impulse a.a.Q., ich selber mische mich

in WeSTh 5 (Heft 1+2/1998) in die Diskussion ein: Wolfgang Schiirger, Auf dem

Parkett des Lebens tanzen, S. 16-41.

7 »Die Ehe — Mitte des Glaubens? Ziel fiir Schwule und Lesben?«, WeSTh 6 (Heft 2/1999).

8 yDas Gesicht der Homophobie«, WeSTh 6 (Heft 4/1999) und »Abgekanzelt!

Repressive Antworten auf dem Prifstand«, WeSTh 9 (Heft 4/2002).

»Himmlische Sehnsiichte — irdische Regungen. Schwule Ordensleute«, WeSTh 9

(Heft 3/2002).

10 ySchwule, Lesben und ihre Gemeinden«, WeSTh 6 (Heft 3/1999) und »Communio
Sanctorum — Kirche und QueerCommunity«, WeSTh 10 (Heft 1/2003).



152 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

romisch-katholischer Verantwortung als sehr stark von der Frage nach der li-
turgischen »Richtigkeit« und damit der kanonischen »Giiltigkeit« bestimmt."!
Mehr oder weniger offen wird von den Mitgliedern der verschiedenen Teams
romisch-katholisch geprégter Queer-Gottesdienste dabei zugegeben, dass
hinter diesem Bemiihen um liturgische »Richtigkeit« und »Giiltigkeit« das
Interesse steht, als Lesben und Schwule als vollgiiltige Glieder der romisch-
katholischen Kirche anerkannt zu werden und dass mensch auf diesem Weg
neben der sexuellen Pragung nun keinen weiteren (liturgischen) »Makel«
bieten wolle.

Wenn ich diese Beobachtung auf den hinter ihr stehenden Lebensbe-
zug befrage, so komme ich natiirlich zu dem Ergebnis, dass hinter diesem
Bemiihen um liturgische »Richtigkeit« und »Giiltigkeit« Menschen stehen,
die stark in der romisch-katholischen Tradition verwurzelt sind und entspre-
chend stark an der Stigmatisierung (der »Ungliltigkeit«) ihrer Lebensformen
leiden. Allerdings halte ich es fiir einen Irrtum zu glauben, dass diese (mora-
lisch-ethische) » Ungiiltigkeit« durch liturgische »Richtigkeit« geheilt werden
konnte. Vielmehr erlebe ich, dass in diesem Bemihen um liturgische »Rich-
tigkeit« der Bezug zu den vielfdltigen Feldern lesbisch-schwulen Lebens und
vor allem die Suche nach addquaten liturgischen Ausdrucksformen dieses
Bezuges mehr und mehr verloren gehen.

Sollte schlieBlich neben das Bemithen um liturgische »Richtigkeit« und
»Gilltigkeit« auch noch dasjenige um theologische »Richtigkeit« und »Giil-
tigkeit« treten, so ware das Unternehmen »Schwule Theologie« damit end-
gliltig ad absurdum gefiihrt — romisch-katholisch amtskirchlich »gtiltig« wird
von lesbischem und schwulem Leben wohl noch eine ganze Zeit nicht an-
ders als von »objektiv schwerer Siinde« gesprochen werden.

Solche Klerikalisierung der Liturgie und der Theologie missachtet gera-
de die entscheidenden Differenzen, aus denen Schwule Theologie lebt: die
Differenz der Lebenskontexte und die Differenz ihrer theologischen Wahr-
nehmung.

Wie bereits erwdhnt: ich lehne es nicht ab, Themen wie »Schwule Or-
densleute« oder »Schwule Gottesdienstgemeinde« im Rahmen einer Schwu-
len Theologie zu behandeln — jedoch sollte dies in einer Art und Weise
geschehen, dass in, mit und unter der »memoria passionis« die Frei- und
Lebensraume deutlich werden, die christlicher Glaube in Bezug auf den
jeweiligen Lebenskontext erdffnet und nicht neue (alte) Grenzen in die les-
bisch-schwule community eingezogen werden, welche diese schon tber-
wunden hatte, indem sie gelernt hat, trotz vieler Differenzen miteinander zu
feiern und zu essen.

""" So dass es in Miinchen langerer Diskussion bedurfte, ob ich als offen evangelischer

(d.h. dem Team bekannter) Theologe an der Kommunion des »katholischen
Queer-Gottesdienst« teilhaben kénnte.



Wolfgang Schiirger: Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 153

Achtung der Differenz

Was eben schon angeklungen ist, mochte ich noch einmal eigens betonen:
Zeichnet sich Schwule Theologie fiir mich durch ihren Lebensbezug aus, so
muss sie in diesem Bezug auf die Differenzen von Lebenskontexten achten.
»Die« schwule Theologie kann es daher genauso wenig geben wie »den«
Schwulen an sich. Schwule Theologie entsteht vielmehr aus einer je spezifi-
schen Lebensperspektive heraus. Das heift, dass auch die Themen Schwuler
Theologie nicht ein fiir allemal feststehen, sondern in der Begegnung unter-
schiedlicher Perspektiven immer wieder neu gesucht und gefunden werden
miissen. Die Jahrestagungen, aber auch die WerksTATT sind wichtige Orte
solcher Begegnung.

In dieser Spannung von Begegnung/Gemeinsamkeit und Achtung der
Differenz bleibt Schwule Theologie lebendig: aus der Nihe der Begegnung
ergeben sich gemeinsame Themen, welche aber zwangslaufig wieder in un-
terschiedlicher Weise entfaltet werden, ohne dass dabei die Gemeinsamkeit
verloren gehen muss. Schwule Theologie als Beispiel des 6kumenischen Mit-
einanders. ..

Regeln der Kommunikation (und der Lektiire)

Damit solches Miteinander bei gleichzeitiger Achtung der Differenz gelingt,
braucht es Regeln der Kommunikation (und, wie sich in den Auseinanderset-
zungen um die »Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre« gezeigt
hat, auch der Lektiire): wo wir zusammen leben, arbeiten, feiern, schlafen
geschieht Kommunikation, ja besteht ein Interesse an Kommunikation. Die
erste Regel, damit solche Kommunikation gelingt, heift fiir mich daher, die-
ses gegenseitige Interesse an Kommunikation anzuerkennen.'

Inmitten dieser gemeinsamen Kommunikation die Differenz, die Anders-
heit des Anderen, zu achten, bedeutet dann, die Argumente und Verhaltens-
weisen des/der Anderen aus seinem/ihrem Kontext heraus zu erschlieffen
versuchen. Indem ich mir dabei einen anderen Kontext als meinen eigenen
erschlieRen muss, wird mein Zugang zu den Argumenten und Verhaltenswei-
sen des Gegeniibers immer ein anderer bleiben als sein/ihr eigener. Jedoch
nihere ich mich auf diese Weise dem, was diese Argumente und Verhaltens-
weisen fiir mein Gegeniiber moglicherweise bedeuten. Unsere Kommunika-
tion wird tiefer, offener — vermutlich auch ehrlicher und behutsamer.

Immer wieder werden wir in solcher Kommunikation freilich an Punkte
kommen, an denen wir uns nicht auf Anderes, sondern auf Gemeinsames
beziehen: Gemeinsamkeiten in den Lebensbeziigen, Gemeinsamkeiten

12 Dies mag banal klingen, ist aber gerade auf dem Hintergrund der Diskussion um
die »GE« eine wichtige Feststellung — wurde hier doch v.a. von evangelischer
Seite genau dieses aufrichtige Interesse der Gegenseite an Kommunikation
angezweifelt.



154 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

in unseren Traditionen (und als Schwule Theologen dann gerade in
unserer christlichen Tradition). Die unterschiedlichen Kontexte, aus
denen wir kommen, kénnen hier zu unterschiedlichen Perspektiven auf
diese Gemeinsamkeiten fiihren, so dass es unterschiedliche, ja mitunter
sich widersprechende Lektiiren dieser Gemeinsamkeiten geben kann.
Die Perspektivitit dieser (der eigenen und der fremden) Lektire zu
erkennen und anzuerkennen, kann dann jedoch dazu flihren, neue, evtl.
gemeinsame Lektiiren zu entwickeln und so zu einem neuen Verstandnis des
gemeinsamen Lebensbezuges bzw. der gemeinsamen Tradition beizutragen.
Das bedeutet freilich, dass keine der beiden Seiten aus solch einem
Kommunikationsgeschehen unverandert hervorgehen wird."

Wenn ich diese Regeln der Kommunikation und der Lektiire nun nicht
nur auf unseren Umgang miteinander, sondern auch auf unseren Umgang
mit den eigenen Traditionen anwende, so bedeutet dies, dass sich aufgrund
der Differenz der Lebenskontexte Texte unserer christlichen Tradition fiir uns
als Schwule nahezu zwangsldufig in anderer Weise erschliefen: eine Her-
meneutik des schwulen Verdachts entdeckt Spuren »schwuler« Geschichte, '
von Leidens- aber auch von Befreiungserfahrungen, in biblischen Texten
und Zeugnissen der Kirchengeschichte. Eine dekonstruktivistische schwule
Hermeneutik schlieBlich erschlielft (ent-schlieRt?) heterosexuelle und hete-
rosexistische Zusammenhange der Tradition und refiguriert ihre Themen im
schwulen Kontext. Dies fiihrt zu neuen Interpretationen theologischer The-
men, aber auch zu neuen theologischen Herausforderungen.'s Ich will im
Folgenden einige Themen benennen, welche fiir mich in den letzten zehn
Jahren Schwule Theologie im deutschsprachigen Raum bestimmt haben.

Ist Gott schwul?

Von der Polemik, welche diese Frage ausgeldst hat, berichten Georg Trettin
und Michael Brinkschroder an anderer Stelle dieses Heftes.'® Die Schirfe,
mit der die Kontroverse auch innerhalb der AG Schwule Theologie z.T. ge-
fuhrt wurde, ldsst sich nur verstehen, wenn diese Aussage in einem ontolo-
gischen Sinn verstanden wird. Als dekonstruktivistisch arbeitender Theologe
3 Auch dies ldsst sich fiir mich wieder am Umgang mit liturgischen Traditionen
beobachten: so habe ich selber z.B. durch meine langen Aufenthalte in romisch-
katholischen Kontexten das Kreuzzeichen als Symbol schitzen gelernt und in meine
eigene Praxis tibernommen — zur Verwunderung manch lutherischen Kollegens.
Ich spreche von »schwuler« Geschichte in Anflihrungszeichen, weil ich um die
Problematik weiB, den Begriff »schwul« in einer Riickprojektion Gber das friihe
20. Jahrhundert hinaus zu verwenden, gleichwohl aber auf seine heuristische
Verwendung in diesem Zusammenhang nicht verzichten méchte.

Wie z.B. der Frage nach rituellem »Blutgenuss« in den Zeiten von AIDS, vgl. Tim R.
Koch in (voraussichtlich) Heft 3 des 10. Jahrgangs.

16 5,128 und S. 192f.



Wolfgang Schiirger: Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 155

sehe ich freilich ontologische Aussagen jeglicher Art unter einem erkennt-
nistheoretischen Vorbehalt: die Perspektivitit der Wahrnehmung ldsst sich
nicht auf Totalitit und Universalitit hin (iberschreiten, wie dies eine »starke«
Ontologie suggeriert."”

Unter den Vorzeichen dekonstruktivistischer Theologie kann ich dann
aber die Frage nach dem Schwulsein Gottes so verstehen, dass hier eine Dif-
ferenz gegeniiber »traditionellen« Gottesbildern zum Ausdruck kommt, die
wieder neu ins Bewusstsein rufen kann, dass jede anthropozentrische Rede
von Gott analoge Redeweise ist, welche das »Wesen« Gottes nur annahe-
rungsweise beschreiben kann.

Als solche analoge Rede von Gott kann die Aussage »Gott ist schwul«
durchaus eine positive Funktion innerhalb Schwuler Theologie besitzen.
Vielleicht bringt sie sogar eine wichtige Grundiiberzeugung schwulen theo-
logischen Arbeitens zum Ausdruck: Ahnlich wie hinter dem Anliegen femi-
nistischer Theologinnen, durch die Rede von Gott als »Mutter« in das Bild
Gottes ein direktes personales Gegentber flir Frauen einzuschreiben und
Gott nicht (allein) aus minnlichen Ziigen heraus zu verstehen (oder gar den
Macho-Mann im Macho-Gott vorgebildet zu finden), konnte die Rede vom
Schwulsein Gottes dazu dienen, schwulen Mannern eine Identifikation mit
Gott zu erméglichen, den sie in ihrer Geschichte nur allzu oft als Garant
heterosexueller Verhaltensweisen und homophober Argumentationsmuster
kennen gelernt haben. Dass Gottes Liebe auch praktizierenden, gleichge-
schlechtlich I(i)ebenden Ménnern gilt, das kinnte aber zweifelsohne als
»Grundiiberzeugung« Schwuler Theologie gelten.

Queer Reading of the Bible/Schwule Hermeneutik

In der Diskussion um das Schwulsein Gottes wird vielleicht pointiert deut-
lich, was Schwule Hermeneutik bedeutet: fiir mich vereint sie Elemente ei-
ner »Hermeneutik des Verdachts«, von dekonstruktivistischer Hermeneutik
und neuerer Interpretationstheorien: nach dem linguistic turn der Philoso-
phie und nach hermeneutischen Philosophen wie Paul Ricoeur ist deutlich,
dass jedes Verstehen eines Textes immer mit einem Refigurationsprozess
verbunden ist, dergestalt dass Aussagen eines Textes in die Sprachwelten
der Leserin oder des Lesers {iberfiihrt werden miissen. Nicht mehr um ein
»Einverstindnis« mit der objektiv rekonstruierten Botschaft des Textes geht
es also in gegenwartiger Hermeneutik, sondern um eine produktive »Rezep-
tion« inmitten der eigenen Welt — in Treue zu dem Text, aber zugleich auch
fahig zu veranderter Betonung, zur Entdeckung nicht zur Darstellung gekom-
mener (Neben-)Ziige einer Erzahlung, zu Neuformulierungen inmitten einer

7" Hier ist nicht der Ort, auf Wege dekonstruktivistischen Arbeitens in der Theologie
einzugehen, siehe dazu z.B. Wolfgang Schiirger, Wirklichkeit Gottes und
Wirklichkeit der Welt, Stuttgart 2002.



156 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jshren

anderen Sprachwelt. Queer Reading of the Bible findet hier wenn nicht sei-
ne Legitimation, so zumindest sein philosophisches Gegeniiber. Auch wird
hier deutlich, welchen Beitrag dekonstruktivistische Hermeneutik und eine
Hermeneutik des Verdachts zu leisten vermégen: indem sie gewohnte Ver-
stehenszusammenhinge durchkreuzen, ermdglichen sie ein Neuverstehen
angeblich altbekannter Texte, welches dazu fiihren kann, dass aus diesen
alten Texten neue Impulse entstehen. Simson als Ledermann zu verstehen,
David und Jonathan auf die homerotischen Ziige ihrer Freundschaft hin zu
befragen, die schwule Attraktion der Johannesminne zu entdecken oder auf
die Problematik einer (Blut-)Opfer-Terminologie im Zeitalter von AIDS hin-
zuweisen — das sind dann nur einige Beispiele, die zeigen, wie lebendig und
produktiv Schwule Hermeneutik sein kann.

Gott liebt das Leben

»Wird da nicht alles beliebig, wo Hermeneutik zur produktiven Interpretati-
on alter Texte wird?«, so werde ich immer wieder gefragt. Mir ist in diesem
Zusammenhang wichtig zu betonen, dass zum einen Verstehen gar nicht
moglich ist ohne solches je aktuelles Neuverstehen, dass aber zum anderen
jede Lektiire, wenn sie wirklich den Text als Gegentiber ernst nehmen will, in
»Treue« gegeniiber diesem Text geschieht, wie Ricoeur dies ausdriickt. Die-
se »Treue« ist flir mich aber etwas anderes wie das »Einverstindnis mit der
Tradition«, von dem Hans Georg Gadamer und in seiner Folge theologisch
dann Peter Stuhlmacher schreibt: solche Treue, welche den Text als Gegen-
tiber ernst nimmt, kann namlich gerade auch darin zum Ausdruck kommen,
dass ich zu anderen Zeiten und an anderen Orten zu dem Ergebnis komme,
das Anliegen des Textes in einer anderen Weise zum Ausdruck bringen zu
miissen.

Freilich: insofern mein Textverstehen nach wie vor christliche Lektiire ei-
nes Textes sein will, bleibt es traditionsgeleitetes Verstehen dergestalt, dass
ich die Kriterien meiner Lektiire im Wechselspiel meiner Lebenswelten mit
den christlichen Traditionen entwickle. In diesem Wechselspiel erschlieBen
sich »implizite Axiome« (Dietrich Ritschl), welche mein Verstehen leiten,
aber in dem Verstehensprozess selbst wieder revidiert werden kénnen.

Mit der Uberschrift dieses Abschnittes habe ich versucht, eines dieser im-
pliziten Axiome Schwuler Theologie anzugeben: Gottes Liebe zum Leben.
Was sich in Form personaler Identifikationsméglichkeiten bereits im letzten
Abschnitt iber das Schwulsein Gottes angedeutet hat, kommt hier noch ein-
mal deutlicher zur Darstellung: entgegen aller Lebensverachtung und Le-
bensverneinung, die wir als schwule Minner gerade auch von kirchlicher
Seite erfahren (haben), haben wir gelernt, Gott als Liebhaberin des Lebens
in seinen vielfaltigen Formen zu entdecken — und Texte unserer Tradition wie
z.B. den jiingeren Schopfungsbericht in Gen 1 unter dieser Perspektive zu
lesen: und siehe, die Vielfalt der Schopfung Gottes war sehr gut!



Wolfgang Schiirger: Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 157

Hier freilich kénnte Schwule Theologie noch eine Bereicherung erfahren,
wenn sie sich stirker in die Lebenswelten hinein begibt, in denen Leben im
Angesicht des Todes gelebt wird: die stirksten Impulse fiir eine Erneuerung
schwuler Spiritualitit und die pragnantesten theologischen » Durcharbeitun-
gen« begegnen mir gegenwirtig im Umfeld der AIDS-Arbeit. Angesichts der
Bedrohung durch den »frithen Tod« entfaltet sich der Glaube an Gott als den
Liebhaber des Lebens in beeindruckenden Formen.'®

Rechtfertigung

Gottes Liebe zum Leben und zu uns schwulen Mannern fiihrt zu einem The-
ma, das fiir mich als lutherischen schwulen Theologen in den vergangenen
Jahren ebenfalls ganz neu Bedeutung gewonnen hat: Martin Luthers Einsicht
in die Rechtfertigung allein aus Gnade.

Angefangen hat mein Erkenntnisprozess wahrend der Diskussion um die
Lebensformen, welche im Bereich der evangelischen Kirchen seit Anfang der
90er Jahre gefiihrt wird: Horst Birkhélzer, einer der »Vater und Miitter« des
Gedankens vom »Leitbild Ehe«, welches die evangelische Diskussion bis
heute beherrscht, betont in seinem Ehe-Biichlein, dass jede konkrete Form
des Zusammenlebens zwangslaufig hinter dem Leitbild zuriick bleibe. Gera-
de der Leitbild-Gedanke konne daher in lutherischer Theologie immer wie-
der deutlich machen, dass wir auch in ethischen Fragen nicht aus uns selbst
heraus gerecht sind, sondern allein aus der Gnade Gottes. Birkholzer zeigt
an einigen Beispielen dann eindrucksvoll auf, welche Entlastungsfunktion
diese Einsicht fiir ihn im eigenen Leben wie in der Arbeit als Pfarrer gehabt
hat. Und als schwuler Theologe ist diese Einsicht fiir mich ebenfalls immer
mehr von Bedeutung geworden: als Schwule sind wir keine besseren Men-
schen als die Heteros (oder umgekehrt?), und als christliche Schwule sind
wir nicht per se besser als »die Szenetypen« — allesamt bleiben wir fehlbare
Menschen. Was wir als christliche Schwule hoffentlich immer wieder versu-
chen, ist unser Leben in Verantwortung vor Gott und den Mitmenschen zu
fiihren — im Wissen darum, dass wir von Gott immer schon geliebt sind.

18 |ch denke hier z.B. an die Fotoserie von Elisabeth Ohlson, www.eccehomo.nu

oder bei mir (2a0., Anm. 17), S. 315-318, oder die AIDS-Gottesdienste an
verschiedenen Orten. Nicht zuletzt der Berliner Kirchentag hat dafiir ein gutes
Beispiel geboten: im AIDS-Zentrum am Litzensee waren einerseits das Leiden
der Infizierten und Kranken sowie die Verstorbenen in dulerst dichter Form
prasent (nicht zuletzt durch den HIV+, heterosexuellen afrikanischen Prediger),
andererseits erfolgte das Bekenntnis zu dem Gott der Liebe und des Lebens mit
solcher Kraft, dass die gesamte Gemeinde formlich mitgerissen wurde (eine ganz
andere Dynamik war im HuK-Gottesdienst zu beobachten, wie ich mir habe
erzihlen lassen...).



158 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Rechtfertigung wird auf diese Weise dann zu mehr als einem ethischen
Thema, sie wird zur Lebenshaltung: ich lebe, wir leben als Gerechtfertigte
Gottes. Gott liebt uns schwule Manner und diese Liebe offnet uns Raum,
in Freiheit Formen gelingenden christlich-schwulen Lebens (und Feierns) zu
entwickeln — jenseits aller Zwange zur (Selbst-)Rechtfertigung.

Kirche: Integration, Reformation oder dariiber hinaus?

Diese Frage nach den Formen fiihrt unmittelbar zuriick zum Thema Kirche:
tatsachlich begleitet uns in Bayern die Frage nach einer eigenen Kirche (in
Form der Griindung einer Niirnberger MCC) genauso lange wie die Diskus-
sion um die Lebensformen. Diese Griindung nicht zu vollziehen, hatte im-
mer wieder damit zu tun, dass wir innerhalb der Evangelisch-Lutherischen
Kirche in Bayern meinten, genug Freiraum vorzufinden, um unsere eigenen
Formen von Christsein entwickeln und leben zu kénnen. Vermutlich werden
Spadtere beurteilen miissen, ob wir dabei zu viel Leidensbereitschaft an den
Tag gelegt haben...

Die selbstkritische Bemerkung macht aber deutlich: aus der Freiheit und
der Liebe Gottes zu leben schliefit fiir mich aus, die Integration in die Kir-
chen unserer Herkunft um jeden Preis zu versuchen — und sei es um den der
liturgischen Korrektheit.

Martin Luther wollte die Reformation seiner Herkunftskirche, um sie auf
diese Weise wieder neu an den Noten der Menschen seiner Zeit auszurich-
ten und der Religion des Schreckens das Evangelium der Liebe Gottes entge-
gen zu setzen. Es mag durchaus sein, dass am Anfang des 21. Jahrhunderts
eine neue Theologie der Lebensformen, welche dann freilich weit iiber die
Frage der Stellung zu Lesben und Schwulen hinausgehen miisste, solch einer
Reformation unserer Kirchen gleich kdme: wiirden sie doch auf diese Weise
fahig werden, die Vielfalt gegenwirtiger Lebensformen wahrzunehmen und
theologisch zu wiirdigen — und auf diese Weise Menschen in elementaren
Zusammenhingen ihres Lebens von Neuem kompetent zu begleiten.

Ob solch eine Reformation oder auch nur eine Integration ohne »Verbie-
gung« gelingt, wird sich zeigen. Manner und Frauen vor allem aus freikirchli-
chen Herkunftskirchen haben fiir sich bereits den Schluss gezogen, dass dies
nicht méglich ist, und eigene MCC-Gemeinden gegriindet. Im Rahmen der
beiden GroBkirchen dagegen werden Freirdume genutzt (evangelisch) bzw.
erobert (romisch-katholisch), in denen eigene (Gottesdienst-)Gemeinden
entstehen. In den meisten dieser Gemeinden ist etwas entstanden, was ich
nur schwer bereit bin, um der (Re-)Integration in bestehende Kirchen wieder
aufzugeben: eine 6kumenische Weggemeinschaft zwischen Lesben, Schwu-
len und ihren Freundinnen und Freunden, die manchmal ungezwungen ge-
wachsen, mitunter hart erkimpft worden ist — aber an vielen Orten doch zu
einer neuen Spiritualitdt und zu einem vertieften Wissen voneinander gefiihrt



Wolfgang Schiirger: Bekenntnisse — nach zehn Jahren »schwule Theologie« 159

hat. Diese Weggemeinschaft fiihrt tiber Integration oder Reformation hinaus,
sie konnte zum Beispiel des 6kumenischen Miteinanders werden.

Wie lange braucht es Schwule Theologie?

In den vergangenen 10 Jahren hat sich Schwule Theologie verindert — »Und
das ist gut so.«, denn sie ist lebensbezogene Theologie, welche ihre Rele-
vanz und Lebendigkeit gerade darin erweist, dass sie in verinderten Le-
benskontexten neue Gestalt bekommt. Wie lange »braucht« es dann aber
schwule Theologie, wenn diese Lebenskontexte — zumindest in Nordwest-
europa — gegenwiirtig sich so verdndern, dass Gesellschaften offener werden
und selbst die schwule Szene sich in den Augen manch jiingerer Schwuler
tiberlebt hat?

Die kritische Selbstpriifung auf iiberlebte Aussagen und Formen gehort fiir
mich zweifelsohne zu den stindigen Aufgaben schwuler Theologie — jedoch
ware fiir mich jede christliche Theologie eine armselige Theologie, wenn sie
nur auf Defizit- und Unterdriickungserfahrung bezogen bleibt. Dem Gott des
Lebens verpflichtet sollte sie vielmehr fahig sein, auch Befreiungserfahrun-
gen zu feiern und diejenigen Momente (mit) zu gestalten, in denen Leben
gelingt.

Schwule und heterosexuelle Lebenskontexte aber werden verschieden
bleiben, auch wenn wir das Ende aller Diskriminierung eines Tages noch er-
leben sollten. Dies nicht zuletzt deswegen, weil das Miteinander der Gene-
rationen in der engsten Bezugsgruppe auch bei erweitertem Adoptionsrecht
und Fortschreiten biotechnischer Moglichkeiten (wer immer dies gut heifen
mag...) im schwulen Lebenskontext eher die Ausnahme bleiben wird. Viele
Formen traditioneller Kirchlichkeit und Spiritualitdt sind aber sehr eng mit
Schwellen des Lebens verbunden, die sich aus diesem Miteinander der Ge-
nerationen ergeben. Theologie als Lebensbegleitung und Lebensgestaltung
wird daher in Bezug auf schwule Lebenskontexte immer eine schwule Aus-
richtung behalten.

Ich bekenne daher, dass wir wohl auch in 10 Jahren weiter Schwule -
Theologie »brauchen« und »haben« werden — wenn wir in den ndchsten
10 Jahren darauf achten, nicht in einen eigenen Traditionalismus zu verfal-
len, sondern aufmerksam die Veranderung unserer eigenen Lebenskontexte
wahrzunehmen, theologisch zu begleiten und spirituell zu gestalten.

Wolfgang Schiirger, Jg. 1964, ist Privatdozent fiir Systematische Theologie an der
Augustana-Hochschule Neuendettelsau, Referent fiir Diakonie und themenbezo-
gene, gesellschaftliche Dienste der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern und
Vorstandsmitglied der AG Schwule Theologie e.V.

Korrespondenzadresse: Dr. Wolfgang Schiirger, Bussardstr. 30, D-82008 Unterha-
ching, E-Mail: post@wolfgang-schuerger.de



160 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Peter Annweiler
(7

Zwischen Matratzenlager und ISSN

Unfrisierte Beobachtungen
zur ortsverbindenden Funktion Schwuler Theologie

IE SCHLAFSTATTEN der Mesumer Villa beim »Jahrestreffen

Schwule Theologie« verraten Einiges. Sie zeigen mehr vom Innenle-
ben der organisierten Schwulen Theologie als die mittlerweile existierende
Vereinsstruktur oder die stolze ISS-Nummer der WERKSTATT.

In Mesum schlift man ndmlich noch immer grolraumig auf Matratzen-
lagern: Eigeninitiative und ungekiinsteltes Zusammensein pragen das Jahres-
treffen. Im Keller oder unter’'m Dach kriegt man es — gewollt oder ungewollt
— mit der Nachtbekleidung und -verhalten der anderen zu tun. Hiillenlose
Gesprache im Saunaraum gehoren genauso dazu wie so manche kurze,
schnarchgestorte Nacht.

Kein Zufall, dass beim letzten Treffen halb ironisch die Frage aufkam: Ist
die Villa als Tagungshaus noch angemessen? Oder ist der ndchste Schritt auf
dem Weg der Organisationsentwicklung das Tagungshaus mit Einzelzimmer
und Nasszelle...?

Auch wenn ich mittlerweile graue Schlifen habe: Ich bin gegen das
Einzelzimmer mit Nasszelle. Denn wenn wir diesen »Akademiestandard«
brauchen, dann geben wir Vieles von der Pragung der AG auf, die sich in der
WEerksTATT und in Mesum als hichst lebendig zeigt.

Die organisierte »Schwule Theologie« hdtte sich wohl kaum 10 Jahre
auf dem Markt der Queer Communities gehalten, wenn nicht dieses »Ge-
schmickle« zwischen Matratzenlager und ISSN pragend gewesen wire.

Gerne denke ich daher an die Freundschaften und Kontakte, die sich
durch die Jahrestreffen erhalten oder entwickelt haben. Und gerne spekuliere
ich zum Anlass »10 Jahre Schwule Theologie« auch tber die ortsverbindende
Kraft der AG.



Peter Annweiler: Zwischen Matrazenlager und ISSN 161

Der eigene Ort

Vor 8 Jahren, als ich zum ersten Mal in Mesum war, kam ich (noch ohne
graue Schlifen) von einem Studienjahr in New York zuriick. Ich war dabei,
mich nach den Studien- und Wanderjahren als ganz »normaler« evangeli-
scher Gemeindepfarrer in Kaiserslautern niederzulassen. Heute bin ich im-
mer noch Inhaber der selben Stelle (mit Partner im Pfarrhaus wechselt man
nicht einfach von heute auf morgen...).

Ich will mir dabei nichts vormachen: Die Praxisdeformation im
(kleim)biirgerlichen Kirchenmilieu ist nicht unerheblich — und die Chance, an
einer ortsnahen Queergemeinde mitzuwirken, ist auBerhalb der Grofstadte
oder so besonderen Orten wie Miinster kaum gegeben.

Deshalb sind die Jahrestreffen und die WerkstATT fiir mich ein wichtiger
Freiraum geblieben. Und selbst, nachdem sich mittlerweile in meiner Lan-
deskirche einige positive Entwicklungen eingestellt haben und nachdem
ich sogar als »Quotenschwuler« die »gottesdienstliche Begleitung gleichge-
schlechtlicher Paare« mit auf den Weg gebracht habe: Die Denkverbote und
Riicksichtnahmen, die auf kirchlichem Parkett einfach Ublich sind, tragen
noch immer eher dazu bei, dass sich mir die FuBnagel aufrollen, als dass ich
dort ganz »normal« schwule Theologie treiben kdnnte oder wollte.

Deswegen »brauche« ich die AG: als Inspirationsraum ohne Denkverbo-
te und als Mahnung, dass das nicht alles sein kann, was sich manchmal vor
Ort an almosenhaften »Nettigkeiten« uns schwulen Theologen gegentiber
entwickelt.

Vermutete Orte der anderen

Denke ich an die Aktiven oder Autoren innerhalb der AG, dann frage ich
mich, ob ich mit diesem Bediirfnis unter den schwulen Kollegen mittler-
weile in einer ziemlichen Minderheit bin. Ich beobachte einen ziemlichen
Schwund meiner »Spezies« der »praktizierenden« (evangelischen) Gemein-
degeistlichen. — Sollten die meisten schwulen Kollegen so praxis- oder kar-
rieretrunken sein, dass die AG {iberfliissig geworden ist? Oder ist die Praxis
so gefriRig, dass sich kaum terminliche Méglichkeiten der aktiven Teilnahme
ergeben (und dann konsequenterweise eher privatere Termine auf den freien
Wochenenden liegen) 2 Oder kénnte es sein, dass diejenigen von uns, die im
evangelischen Bereich in »Amt und Wiirden« sind, ihr Engagement mittler-
weile ohne massive »repressive Antwort« in offiziellen Kirchengremien ein-
bringen kinnen und so die Beschiftigung mit »Homo-Themen« auf Kosten
der AG geht? — An allen drei Erklarungsmoglichkeiten wird wohl —auch von
meinem eigenen Erfahrungshintergrund geurteilt — etwas dran sein.



162 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Dem evangelischen Schwund, zumindest bei den Autoren der WERKSTATT,
steht in den letzten Jahren eine gesteigerte Teilnahme von katholischen Au-
toren und Themen gegeniiber. Dies erkldre ich mir so, dass es hier einen
Kern von akademisch oder monastisch beheimateten Theologen gibt, die in
der AG ein Forum finden, das in repressiven, von der Kirche kontrollierten
Spharen schlechter gedeihen kann als im evangelischen Spektrum. Dartiber
hinaus finden auch diejenigen, die mit klaren und mutigen Schritten eine be-
rufliche Emigration aus dem katholischen Kirchenraum betrieben haben, in
der AG einen Raum, in dem ihre biographischen Wurzeln in Sachen Theolo-
gie nicht vertrocknen miissen. lhre engagierte Unabhéngigkeit ist ein groRer
Schatz fiir die AG und bedeutet eine wichtige Quelle fir die prophetische
Dimension schwuler Theologie.

Bedenkenswert ist nach 10 Jahren sicher auch die Frage nach dem Ort
des »Nachwuchses«.

Wenn ich es richtig sehe, dann gibt es sowohl im evangelischen als auch
im katholischen Bereich weniger Studierende, die sich im Feld schwuler
Theologie engagieren als in der »Aufbruchszeit«. Vielleicht ist das ja auch
als ein Erfolg der guten Pionierarbeit zu sehen (»Wo schon was lauft, braucht
man nichts mehr zu schaffen.«). Andererseits kénnte es aber auch ein Ein-
schwenken auf den Ort des Mainstreams sein: Dass selbst schwule Studenten
der Theologie nicht mehr die Notwendigkeit sehen, ausgetretene Pfade zu
verlassen.

Fiir die AG bleibt ungeachtet des Mainstreams wichtig, neue Leute zu
gewinnen, um mehr zu sein als ein Kliingel.

Ortsverbindendes

Wenn ich jetzt die eigene und die fremde Verortung anschaue, dann wird mir
auch das Profil der »AG Schwule Theologie« deutlich: Was uns von der Huk,
von Queergemeinden oder einer niedrigschwelligen Vereinsmeierei unter-
scheidbar hilt, ist die ortsverbindende Funktion von Theologie. Im Konsens
und Dissens entsteht durch sie ein eigener Raum, der m.E. durch folgende
Merkmale lebt:

1. Die Selbstverstindlichkeit, mit die Frage nach dem »Gestattetsein von
Homosexualitdt« tiberwunden ist.

2. Das hohe Niveau der Beitrage in der WErksTATT (ISS-Nummer!)

3. Die Mischung aus Matratzenlager, Saunagang und theologischem Dis-
kurs beim Jahrestreffen.

4. Die Begegnung zwischen evangelischer und katholischer Theologen-
welt.



Peter Annweiler: Zwischen Matrazenlager und ISSN 163

5. Die Vernetzung zwischen akademischer Theologie und kirchlicher Pra-
Xis.

6. Die unterschiedlichen Altersstufen zwischen studentischen und berufser-
fahrenen Lebenswelten.

7. Die theologische Reflexion der Entwicklung in den Queergemeinden.

Diese 7 Merkmale sind sicher keine vollstindige »Sakramentenlehre
Schwuler Theologie«, sondern sie bleiben »unfrisierten Beobachtungen«, die
ich am Ende doch noch ein wenig gekammt habe.

Keinesfalls erheben sie Anspruch auf Vollstandigkeit und Objektivitat. In
einer fragmentarischen, subjektiven und perspektivischen Verortung spiegelt
sich namlich etwas wider, was die Lebendigkeit Schwuler Theologie jenseits
der »herrschenden« Diskurse ausmacht.

Und von dieser Lebendigkeit wird es abhingen, ob wir in einer Dekade
einen Riickblick tiber »20 Jahre Schwule Theologie« schreiben kénnen.

Ubrigens bin ich gespannt, ob wir dann beim Jahrestreffen noch auf Ma-
tratzenlagern schlafen.

Peter Annweiler, evangelischer Theologe, titig als Gemeindepfarrer der Ev. Kirche der
Pfalz in Kaiserslautern.
Korrespondenzadresse iiber E-Mail: Peter. Annweiler@t-online.de



164 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Hans Peter Hauschild

-

Zu viel Emanzipation — zu wenig Theo|ogieJ

IT DIESEM ZUVIEL und Zuwenig mochte ich meine Kritik am

iberwiegenden Trend der vergangenen (10?) Jahre schwuler Theolo-
gie zusammenfassen und zugleich einige Impulse setzen, wie es vielleicht
besser weitergehen konnte. Ich meine das ganz und gar nicht wertkonser-
vativ, als sei die wachsende Befreiung zu einem Leben in Wiirde und ge-
sellschaftlicher Achtung irgendwie unanstindig oder in sich problematisch.
Sie ist ganz im Gegenteil in meinen frommen Augen ein Aspekt des Exodus
aus dem Sklavenhaus ins Reich der Freiheit und daher durchaus heilig zu
nennen. Aber angesichts der erreichten Standards gesellschaftlicher Eman-
zipation empfinde ich deren schwules Teilstiick im Jahre 2003 nicht (mehr)
abendfiillend. Um es deutlich zu sagen: Homoemanzipation ermiidet mich
inzwischen. Sie erscheint mir ein wenig wie der Mainstream bundesdeut-
scher Verteilungskrampfe als Jammern auf hohem Niveau. Das gilt nach mei-
nem Dafiirhalten auch kirchenintern, denn die Ewiggestrigkeit rezenter Kir-
chenfunktiondre in sexualibus macht sich derzeit ganz von selbst licherlich.
Selbst die kabarettreifste Protestaktion im Dienste der Emanzipation wird
heutzutage nicht so komisch empfunden wie die Lektiire eines vatikanischen
Sexualpapieres. Ich verkiinde keine Neuigkeiten, wenn ich an dieser Stelle
anfiige, dass diese recht giinstige Ausgangslage fiir eine gliickvolle schwule
Existenz (in Westeuropa) nur zum allerkleinsten Teil das Verdienst unserer
Emanzipationsanstrengungen ist. Wir passen eben gut in die Bediirfnispa-
lette des globalisierenden Marktes. Und wir reprisentieren geradezu die
vollstindige Trennung von Sexualitit und Reproduktion, die im Siegeszuge
der Biotechnologie letztlich von der gesamten Menschheit zu lernen ist, was
einzelne oder Gruppen (z.B. Kirchen) auch immer dazu formulieren mégen.
Aulberdem ist unsere westliche »Gleichheit« in erster Linie die prekire Frucht
zynischer globaler Ungleichheit, was ihren Emanzipationsanspruch im Sinne
eines Evangeliums der Armen mehr als nur beschidigt.



Hans Peter Hauschild: Zu viel Emanzipation — zu wenig Theologie 165

Unter den Themen, die derzeit von nicht wenigen Kirchenschwulen als
sEmanzipation« verkauft werden, empfinde ich das synodale Gerangel um
ein kirchliches Pendant zur eingetragenen Partnerschaft besonders verdach-
tig. AuBerungen vieler schwuler Theologen und zahlreiche Veréffentlichun-
gen der jiingeren Zeit sind an einer gesellschaftlichen Debatte beteiligt,
die eine in meinen Augen inakzeptable Schlagseite zugunsten der stabilen
Zweisamkeit eines Paares aufweist. Manche mogen das augenzwinkernd als
Treibmittel fir den Kuchen gesellschaftlicher Akzeptanz benutzen und sich
ein besonders fettes Stiick davon versprechen, weil sie geschickt von ihrer
Perversion abgelenkt haben. Andere aber (vermutlich eine klare Mehrheit)
verstehen den Kampf um die »Homoehe« offensichtlich als Glaubensbe-
kenntnis mit klarer Wertehierarchie gegeniiber anderen Lebensentwiirfen
bzw. davon abweichenden Aspekten von »Homo« und/oder »Sexualitdt«.
Wenn das »Emanzipation« sein soll, bin ich dagegen. Das waren nur die
Fleischtopfe eines postbiirgerlichen Agypten mit lauter Scheinsicherheiten,
die uns selbst am Exodus hindern und schwule Charismen den (ibrigen Mit-
menschen illegitim vorenthalten, denn »jedem aber wird die Offenbarung
des Geistes geschenkt, damit sie anderen niitzt.« (1 Kor 12,7)

»Weniger Emanzipation — mehr Theologie« liefie sich auch verstehen als
Suchbewegung nach immer realerer Befreiung von Knechtung in jeglicher
Gestalt, m.a.W. mehr anstatt weniger Emanzipation. Theologie wiirde zum
eigentlichen Emanzipationsbegriff und Kirchlichkeit zu einem komplexen
Prozessbiindel des Tastens nach dem Reich der Freiheit diesseits und jenseits
sozialer Mauern und unseres unausweichlichen Sterbenmiissens. Dazu ge-
hort es unabdingbar, jede konkrete Realisierung von (auch sexuellem) Gliick
radikal zu bezweifeln (die Monogamie genauso wie den Dunkelraum) und
zwar in dem Sinne, dass sie sich nicht zur Norm aufspreizen darf, weder fiir
(alle) andere(n) noch als ultima ratio meines personlichen Lebens. Solche
Skepsis moge freilich gerade eben nicht dazu fiihren, sich auf niemanden
mehr einzulassen oder in Sachen Lust und Liebe nichts mehr zu wagen, weil
der Zweifel tiber allem steht. Dennoch hat sich alles, wozu auch immer wir
uns sexuell und/oder beziehungsmalig berufen fiihlen, dem eschatologi-
schen Vorbehalt zu stellen. Denn das eigentliche Gliick steht noch radikal
aus. Erst Gottes Gericht wird offenlegen, wie in sich selbst eingedreht die
Menschenherzen sind bzw. waren und uns lautern fiir ein universales Gliick
in unserem auferweckten Fleisch. Fiir Theologinnen, auch fiir schwule,
kénnen irdische Beendigungen von Sklavereien aller Art daher bestenfalls
ein Aufblitzen des Kommenden bedeuten, ein Vorgeschmack dessen, »was
kein Auge gesehen und kein Ohr gehért hat, was keinem Menschen in den
Sinn gekommen ist: das GrofRe, das Gott denen bereitet hat, die ihn liebenc.
(1 Kor 2,9) Diese fromme Perspektive scheint herrschender Ehe-Emanzipati-
on jedoch ginzlich abhanden zu kommen. Darum pladiere ich dafiir, mehr



166 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

von Theologie als von Emanzipation zu reden, wenn es um schwule Themen
und Perspektiven geht, damit wir im Zuge herrschender Normalisierungspro-
zesse nicht allzu missverstandlich werden.

Um einem anderen naheliegenden Missverstindnis vorzubeugen: hin-
sichtlich schwuler Stile fiihrt Gottlob kein sinnvoller und/oder sinnlicher
Weg im Jahre 2003 einfach zuriick in die ideologisch iiberblihte Promis-
kuitat der »sexuellen Revolution« und ihren schwulen Nachklapp vor AIDS.
Was dagegen stets neu zu lernen bleibt, ist die auch mystische Schau der
ehrfurchterweckenden GréRe beider Pole: sich lasziv rumzutreiben und sich
verbindlich aufeinander einlassen zu konnen. Auch bei dieser Polaritit soll-
ten wir jedoch nicht stehenbleiben. Vor allem deshalb nicht, weil die aktuel-
le Lebensrealitit der allermeisten Schwulen eine je neue Verleimung dieses
polaren Schemas ist, wie aktuelle sozialwissenschaftliche Studien belegen.
Wir leben nicht selten in sehr verbindlichen Partnerschaften, verlieben uns
dennoch neu und lassen beide oder auch mehrere Freunde in grofer Inten-
sitdt an uns heran. Das ist nicht per se ein Inbegriff der Siinde, des in sich
selbst eingedrehten Herzens. Die Aufgaben der Erfindung gliickvoller Hin-
gabe wachsen vielmehr gar nicht ohne Wagnis und Risiko. Es ist die from-
me Erfahrung der Passion im doppelten Wortsinne: als gliickvolle herzliche
Hingabe aneinander und als herzzerreiflendes Leiden mit (nicht an!) den
jeweiligen Geliebten. Oder auch eine Nummer kleiner bei unverbindliche-
ren Hingabemomenten in welcher schummrigen Ecke auch immer. Bei all
dem gilt es, die Wunder der Verwandlung des Fleisches zu bestaunen, sie im
Glauben als Vorgeschmack der Verklarung zu erahnen und ganz allgemein
unserem liisternen Fleisch fromme Dinge zuzutrauen. Ist doch Gott Fleisch
geworden, wie wir glaubend zu behaupten wagen. Nicht erst durch AIDS,
gewiss aber auch durch diesen Einbruch des Todes in meine schwule Gene-
ration (Jahrgang 1954), hat sich die in meinen Augen tiefste und ursédchlich
religiose Frage der Menschheit nach dem Unsinn des Todes einmal neu mit-
ten in die himmlischen Vorfreuden irdischer Luste geschoben. Ich meine, das
seien die religiosen und zugleich ganz »emanzipatorischen« Zentralthemen
christlicher Reflexion und nicht der (kirchen)juristische Hickhack um wie
auch immer privilegierte Partnerschaftsformen.

Meine Forderung nach mehr Theologie betrifft auch den Einfluss offiziel-
ler Lehrtexte und dogmatischer Positionen der GroRkirchen auf eine kreative
schwule Theorieentwicklung. Mir erscheint es so, als wiirden viele Kirchen-
schwule z.B. die neue Enzyklika des Heiligen Vaters (iber die Eucharistie
schon deswegen fiir indiskutabel empfinden, weil seine Sexuallehre indis-
kutabel ist. Oder sie verbergen ihren Vorwurf der Intoleranz in dem umfas-
senderen Thema Okumene, gegen das sich der Papst angeblich engstirnig
wende. Die Differenzierungen von »Gastfreundschaft« und »Abendmahls-



Hans Peter Hauschild: Zu viel Emanzipation — zu wenig Theologie 167

gemeinschaft« konnen hier nicht Thema sein, wohl aber die Tatsache, dass
bei dieser reduzierten Betrachtung der allergrofte Teil des Lehrschreibens
unbeachtet bleibt. Der aber béte zahlreiche Ankniipfungspunkte fiir eine
fleischbetonte Theologie globaler Gerechtigkeit und auch der Liiste und der
Liebe. Die Betonung sakramentaler Materialitat, das In-Eins von Inkarnation
und Eucharistifikation, sowie eine eucharistische Betrachtung der Gottesmut-
ter weisen in diese Richtung, wenn man sich traut, den Text mit der eigenen
Lebenswirklichkeit schwuler Manner zu lesen und religiés-politisch anzu-
wenden. Dasselbe gilt fiir die gesamte Glaubenslehre und den dogmatischen
Bestand der christlichen Kirchen. Selbstverstindlich muss die Frauenpolitik
und die Schwulenhetze speziell des Vatikan emporen. Aber dagegen pariert
weit glaubwiirdiger eine Anwendung der offiziellen Lehre auf die eigene
Wirklichkeit bzw. eine Interpretation der Doktrin aus der Lebenswirklichkeit
heraus. So wird weitaus schmerzlicher deutlich, dass und wie grundsatzlich
die Lustverichter gar nicht recht haben knnen.

Hans Peter Hauschild, Dr. phil., Kulturwissenschaftler, Jahrgang 1954, engagierter
Katholik, lebt, singt und schreibt als freier Publizist in Berlin. Zuletzt veroffentlichte
er in WeSTh 9 (Heft 2/2002) den Beitrag »Sebastiana oder die Neuschépfung in 7 Ta-
genc. In diesem Sommer erscheint von ihm: FleischesTheologie, Bemerkungen zum
[n-Eins von Religion und Erotik, LIT Verlag Miinster.

Korrespondenzadresse iiber E-Mail: hanspeter.hauschild@snafu.de



168 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Udofaucbf/efsch

Gedanken zum 10. Geburtstag
der WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE

If

f

LS DIE HERAUSGEBER der WerkstatT mich gebeten haben,

anlasslich des 10. Geburtstags der Zeitschrift einen Beitrag (iber meine
Eindriicke, meine Erkenntnisse und meine kritischen Gedanken zu den zu-
rickliegenden zehn Jahren zu verfassen, hatte ich die Vorstellung, dies sei
eine einfache Sache, die keiner besonderen Anstrengung bediirfe.

Dem ist indes keineswegs so! Es ist vielmehr schwierig, die Fiille von The-
men und Informationen, die ich in diesen Jahren in der WERKSTATT SCHWULE
TheoLocie gelesen und kennen gelernt habe, kurz zusammen zu fassen und
angemessen zu wirdigen. Dies ist aber bereits ein erstes Resultat meiner
Reflexion: Diese Zeitschrift befasst sich mit einem breiten Spektrum von The-
men, wie ich sie in dieser Vielfalt in anderen Zeitschriften nicht finde. Der
mich faszinierende Bogen spannt sich von im engeren Sinne theologischen
Themen tiber historische Reflexionen bis hin zu konkreten Hinweisen zur
Gestaltung lesbisch-schwuler Gottesdienste, und all dies fiir ein sonst im
deutschsprachigen Bereich weitgehend vernachlassigtes Cebiet: schwule
Spiritualitdt. Hinzu kommen Rezensionen von Biichern zum Thema, auf die
ich kaum gestossen ware, hitte ich nicht hier differenzierte, kritische Bespre-
chungen gelesen.

Ein weiterer Grund fiir mich, die WerkstatT ScHwuLe THEOLOGIE zu abon-
nieren, liegt darin, dass es die einzige Zeitschrift dieser Art im deutschspra-
chigen Bereich ist und sie sich nicht nur an Theologinnen und Theologen,
sondern auch an Leserinnen und Leser anderer Fécher, ja an schwule Chris-
ten (und auch lesbische Christinnen) ebenso wendet wie an heterosexuelle
Christinnen und Christen.



Udo Rauchfleisch: Gedanken zum 10. Geburtstag der WERKSTATT 169

Hier gleich ein Vorschlag fiir die zukiinftige Gestaltung: Ware es nicht
sinnvoll, die lesbische Perspektive ausdriicklich mit einzubeziehen und
in der WerksTATT (die dann aber wohl umbenannt werden miisste, z. B. in
WERKSTATT SCHWULE UND LEsBISCHE THEOLOGIE) die Geschlechtergrenzen zu tber-
schreiten? Dies wird ja de facto bereits immer wieder getan, wenn in den
verschiedenen Themenheften auch Frauen zu Wort kommen. Nur sollte das
meiner Meinung nach dezidierter geschehen und sich dann natiirlich auch in
der Namensgebung der Zeitschrift niederschlagen. Ich denke, das wiirde den
Inhalt bereichern und wohl auch die Zahl der Leserinnen und Leser vergros-
sern, ein Ziel, das sicherlich im Interesse der Herausgeber liegt.

Hier gleich noch ein weiterer Vorschlag: In privaten Gesprichen mit eini-
gen Kolleginnen und Kollegen der Theologie habe ich gehort, dass ihnen die
WERKSTATT ScHwuLE THEOLOGIE nicht bekannt war. Sie zeigten Interesse und be-
absichtigen, sie fiir ihr Institut zu abonnieren. In Anbetracht dieses Informa-
tionsdefizits wiirde es sich wohl lohnen, wenn die Herausgeber Werbungs-
unterlagen an alle Theologischen Fakultdten im deutschsprachigen Bereich
schickten. Informationen sollten vielleicht auch an die lesbisch-schwulen
Uni-Gruppen geliefert werden. Diese kénnten dann fiir die Verteilung unter
den Studierenden besorgt sein. Auf diese Weise konnte die Abonnentenzahl
erhoht werden und die in der Zeitschrift behandelten Themen wiirden Stu-
dierenden wie Lehrenden bekannt gemacht, was (hoffentlich) dann auch im
Universititsbereich zu einer vertieften Auseinandersetzung mit der lesbisch-
schwulen Perspektive flihren wiirde.

Fine wichtige Funktion der WERksTATT ScHwute THEOLOGIE liegt darin, dass
sie die Leserinnen und Leser sensibilisiert fiir die schwierige Situation, in der
Lesben, Schwule und Bisexuelle in den Kirchen leben, und aufzeigt, wie
stark die religiosen Vorstellungen und die Interpretationen der biblischen
Texte von der heterosexuellen Sicht bestimmt sind. Darin, dass dies erkannt
und eine spezifische »schwule Spiritualitit« entwickelt und gefordert wird,
sehe ich ein weiteres Ziel dieser Zeitschrift, ein Ziel, das sie nach meiner
Einschitzung bereits voll erfiillt.

Ausserdem hat sich die WerksTATT ScHwuLE THEOLOGIE immer wieder der
Anliegen schwuler Pfarrer, Priester und Ordensangehériger angenommen.
Sie hat sie, die sonst in den Kirchen kaum gehért, wenn nicht sogar bewusst
tot geschwiegen oder, wie von der Katholischen Kirche typischerweise als
»Einzelfille« behandelt werden, zu Wort kommen lassen und auf ihre (vor
allem in der Katholischen Kirche) so schwierige Situation hingewiesen.



170 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Die WErksTATT ScHwuLE THeEoLoGIE wird nicht miide (und ich wiinsche ihr,
dass ihr der Elan und die dazu nétige Kraft nie ausgehen mogen!), die so
dringend notige Kritik an den traditionellen (patriarchalen) kirchlichen Struk-
turen und an der in diesen Strukturen wirkenden homophoben Dynamik
unbeirrt zu dussern und dadurch an der Offenlegung und dem Abbau dieser
destruktiven Krafte zu arbeiten.

Der WerkstaTt kommt dabei zugute, dass sie von keinerlei kirchlichen
Institutionen abhangig ist. Sie ist deshalb auch nicht dem repressiven Druck
ausgesetzt, den andere von kirchlichen Geldgebern abhdngige Zeitschriften
zu spiiren bekommen, wenn sie den Geldgebern unliebsame Themen auf-
nehmen und kritisch diskutieren. Gewiss mag sich dadurch oft die Finan-
zierung dieser Zeitschrift schwierig gestalten. Sie bewahrt sich dadurch aber
ihre Unabhéngigkeit und Unbestechlichkeit, ohne die sie die Themen, denen
sie sich widmet, nie behandeln kénnte.

Schliesslich zeigt die Tatsache, dass es die WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE
seit nunmehr zehn Jahren gibt, dass Schwule sehr wohl Kinder haben kon-
nen. In diesem Fall hat das Kind der Herausgeber bereits die frithe Kindheit
hinter sich gelassen — und sogar schon am ersten Lebenstag sein Coming-out
gefeiert (das mache ihm mal jemand nach!) — und bahnt sich beherzt und
erfolgreich seinen Weg durch die Welt. Ich wiinsche ihm fiir sein weiteres
Leben ein gutes Gedeihen. Moge es sich in seinen emotionalen, sozialen
und intellektuellen Fahigkeiten weiterhin so toll entwickeln wie in seinen
ersten zehn Jahren!

Udo Rauchfleisch ist Professor fiir Klinische Psychologie an der Universitit Basel
und arbeitet nach 30-jahriger Tatigkeit in der Psychiatrischen Universitatspoliklinik
Basel seit 1999 als Psychotherapeut in privater Praxis. Fiir die WerkstaTT schrieb er
zuletzt »Psychologische Reflexionen zur Situation schwuler Ordensangehdriger« in
WeSTh 9 (Heft 3/2002).

Korrespondenzadresse: Hauptstr. 49, CH-4102 Binningen.

E-Mail: Udo.Rauchfleisch@unibas.ch



Th. Staubli: Das Erste Testament in der &ffentlichen Homosexualitatsdebatte m

Thomas Staubli
1/

Das Erste Testament

in der offentlichen Homosexualitatsdebatte

IE INAUGURATION des romisch-katholischen Weltkatechis-

mus (1994) und die Inkraftsetzung des Lebenspartnerschaftsgesetzes
in Deutschland (2001) markieren die Pole, zwischen welchen sich die 6f-
fentliche Debatte zum Thema Homosexualitdt im deutschsprachigen Raum
in den vergangenen zehn Jahren bewegt hat. Die Frage der institutionellen
Tolerierung, ja Anerkennung gleichgeschlechtlicher Beziehungen wurde in
dieser Zeit geradezu zum Paradigma einer Debatte zwischen »religiosem
Fundamentalismus« und »sikularer Aufklarunge. Irgendwo zwischen diesen
durch die abendlindische Geschichte verhingnisvoll vorgegebenen Etiket-
tierungen fiihrten die evangelischen Kirchen einen beachtlichen, aber leider
nicht immer geniigend beachteten synodalen Diskurs zur Frage der Segnung
gleichgeschlechtlicher Paare, der im Coming-out schwuler Priester und von
padophilen Priestern Missbrauchter in den allerletzten Jahren ein spezifisch
rémisch-katholisches Echo fand. Dabei wurde wohl oder Gbel auch die he-
briische Bibel immer wieder ins Spiel gebracht — leider nicht immer mit dem
nétigen Gesplir fiir das, was uns diese Bibliothek heute wirklich zu sagen
hat. Dieser Artikel mochte etwas zur Verbesserung dieser unbefriedigenden
Situation beitragen, verbunden mit dem Wunsch, dass sich die WeSTh in den
kommenden zehn Jahren als Quelle vertiefender und inspirierender Informa-
tion noch weiter etablieren moge.

Sodomie: Homosexuelle sind gesetzlose Ubeltiter

§ 2357 des rémisch-katholischen Weltkatechismus brandmarkt Homosexu-
elle kurzerhand als Sodomiten: »Gestiitzt auf die Heilige Schrift, die sie (sc.
die Homosexualitit) als schlimme Abirrung bezeichnet (vgl. Gen 19,1-29;
Rom 1,24-27: 1 Kor 6,10; 1 Tim 1,10), hat die kirchliche Uberlieferung stets
erklirt, »daB die homosexuellen Handlungen in sich nicht in Ordnung sind«
(CDF, Erkl. sPersona humanac 8).« Die alttestamentliche Forschung ist sich ei-



172 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

nig, dass die in Gen 19,1-29 das Gastrecht auf schlimmste Art und Weise ver-
letztenden Manner Sodoms nichts mit gleichgeschlechtlich Liebenden zu tun
haben.! Den Mannern Sodoms geht es um das Ausiiben von Macht und Herr-
schaft iber die Fremden durch Penetration. Das Gleiche gilt natiirlich auch
fur die Manner Gibeas in Ri 19. In dieser Geschichte befriedigen die Manner
ihre Gier an der ersatzweise herausgegebenen Nebenfrau des Fremden, die
in der Folge zu Tode vergewaltigt wird. Der Weltkatechismus suggeriert, dass
eben diese Form der Selbstbestatigung durch gewalttitige Penetration das
Anliegen Homosexueller ist. Partnerschatliche Sexualitdt wird ihnen a priori
nicht zugestanden. Ihre Handlungen gelten als »in sich nicht in Ordnung«
und verstossen demzufolge gegen »das natirlich Gesetz«.

Diese unzihlige Menschen zutiefst verletzende Extremposition wird
sonst heute nur noch von bibelfundamentalistischen evangelikalen Grup-
pierungen geteilt.? Sie bildet die Basis fiir Ausgrenzung und Verfolgung Ho-
mosexueller und lasst die fir sie empfohlene seelsorgerliche Zuwendung als
Hohn erscheinen.

Homosexualititstabu (I): Betrifft (»das alte und neue«) Israel,
das nicht sittenlos ist

»Es ist schon ein Kreuz mit der so genannten »bibeltreuen< Argumentation,
besonders dann, wenn die zitierten Belegstellen eben nicht genau das sagen,
was sie belegen sollen, schrieb Martin Frenkler in einem Leserlnnenforum
als Reaktion auf einen Artikel des Bonner Klinikseelsorgers Ulrich Eibach,
der unter dem Titel »Mann gehért zu Frau« 1999 im Deutschen Allgemeinen
Sonntagsblatt erschien.? Eibachs Artikel war eine Reaktion auf die Gleich-
stellungsdebatte homosexueller Partnerschaften und die kirchliche Frage
der Segnungsgottesdienste fiir solche Partnerschaften, im Speziellen auf die
Handreichung der Rheinischen Landessynode »Homosexuelle Liebe und
Segnung gleichgeschlechtlicher Paare«. »In kirchlichen Kreisen hat man
sich weitgehend die sakularen Denkvoraussetzungen der »Homosexuellen-
Bewegung« aufdrdangen lassen«, klagt er. Mit Bibelstellen versucht er seine
Gegenposition zu untermauern. Unter anderem auch mit dem bekannten
Homosexualitdtstabu aus Lev 18,20 (par. 20,13): »Du sollst nicht bei einem
Mann liegen wie bei einer Frau, das ist ein Grduel.« Mit diesem im orienta-
lischen Umfeld auffallenden und ethisch singuldren Gesetz habe Israel sich
rigoros von den Sexualpraktiken seines Umfeldes abgesetzt, und zwar nicht
bloss von einer unbewiesenen kanaandischen Kultprostitution, wie gewisse

Vgl. zuletzt Martti Nissinen, Homoeroticism in the Biblical World. A Historical
Perspective, Minneapolis 1998, S. 45-49.

* Vgl www.chick.com/reading/tracts/0899/0899_01.asp

3 17. September 1999 Nr. 38/1999, S. 20-22.



Th. Staubli: Das Erste Testament in der &ffentlichen Homosexualititsdebatte 173

Kreise behaupten wiirden,* sondern von allgemein verbreiteten sexuellen
Verhaltensweisen.

Diese weit verbreitete Argumentation — ob mit oder ohne Kultprostitution
— steht in der Fluchtlinie der dualistischen deuteronomistischen Theologie,
die in der dialektischen Theologie des 20. Jahrhunderts eine zeitgendssische
Zuspitzung erfahren hat. Diese in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts
durch extrem polarisierende wirtschaftliche, politische und ideologische
Konstellationen hervorgerufene Theologie geht davon aus, dass Israel bzw.
die Kirche, umtost vom wilden Treiben der Vélker (Kanaan bzw. Philister
bzw. Griechen und Romer bzw. Juden bzw. Faschisten bzw. Kommunisten
bzw. 68er bzw. Sikulare etc.), durch JHWHSs Fiihrung Zucht und Ordnung
bewahrt habe. Die rhetorisch effektvolle Figur des Heiligkeitsgesetzes (»...
durch all das haben sich die Vélker verunreinigt, die ich vor euch vertrieben
habe, ... ihr aber sollt ... keine dieser Graueltaten begehen ...«; Lev 18,24-
26) wird unkritisch als Zustandsbeschreibung verstanden. Literatur- und re-
ligionsgeschichtlich, aber auch archaologisch gesehen ist das falsch. Soweit
uns Quellen tiber Homosexualitét im Alten Orient, Agypten und dem Mittel-
meerraum vorliegen, zeigt sich, dass sich die Ansichten der Israeliten nicht
grundlegend von denen der umliegenden Volker unterschieden. Insbesonde-
re teilte Israel mit ihnen die an sich unkodifizierte und weitgehend unreflek-
tierte, in vielen gesetzlichen oder narrativen Texten aber vorausgesetzte Auf-
fassung, dass freie Mdnner penetrieren, aktiv und dominant sind, wahrend
Frauen (Sklaven, Kinder, Fremde) penetriert werden, passiv und untergeord-
net sind. Sexualitit erweist sich in diesen Texten als Ausdruck von Macht und
Herrschaft. Damit erklart sich auch die Formulierung »wie bei einer Frau«. Es
geht um die Gefahr der Feminisierung des passiven Partners im Analverkehr
und damit um die Gefahr der Verkehrung einer patriarchalen Wertordnung,
die fiir den gesamten Kulturraum konstitutiv war.” Was die Gesetzestexte in
Levitikus im Blick haben, ist sicher keine partnerschaftliche sexuelle Bezie-
hung, sondern, verglichen mit unseren juristischen Kategorien, noch am
ehesten das, was unter den Tatbestand der sexuellen Nétigung fallt.®

4 So ein im Internet weit verbreitetes Referat des Miinchner Pfarrers und langjahri-

gen HuK-Vorstandsmitglied Leo Volleth: www.huk.org/allgem/bibel.htm

5 Renate Jost, Aus der Wildnis. Feministisch-exegetische Studien zum Verhalt-
nis von Gender, Sexualitit und Macht in der Anthropologie des Richterbuches,
Neuendettelsau 2002, S. 337-342 (Typoskript) im Anschluss an Wolfgang Stege-
mann, Homosexualitit — ein modernes Konzept: Zeitschrift fir Neues Testament
2 (1998), 61-68, der seinerseits an Uberlegungen von S.M. Olyan, »And with a
Male You Shall Not Lie the Lying Down of a Woman«: On the Meaning and Signi-
ficance of Leviticus 18,22 and 20,13: Journal of the History of Sexuality 4 (1994)
S. 179ff anschliesst. Vgl. auch Harold C. Washington, Violence and the Construc-
tion of Gender in the Hebrew Bible. A New Historicist Approach: Biblical Inter-
pretation 5 (1997) 5. 324-363.

6 Thomas Staubli, Die Biicher Levitikus. Numeri (Neuer Stuttgarter Kommentar. Al-
tes Testament 3), Stuttgart 1996, S. 153f.



174 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Homosexualititstabu (I1): Betrifft Menschen mit archaischen .l'\'rrgsi‘:en7

Der heute emeritierte Marburger Alttestamentler Erhard S. Gerstenberger kri-
tisierte schon 1993 den immer wieder auftauchenden Hinweis, die Bibel leh-
ne homosexuelle Praktiken ab, weil sie Teil fremder Gotterkulte gewesen sei-
en oder weil es einen Fortpflanzungszwang gegeben habe. Das treffe nur auf
die spateste, rationalisierende Betrachtung der in Lev 18 und 20 aufgezahl-
ten Tabus zu. In Wirklichkeit aber sei das alttestamentliche Verdammungsur-
teil vielleicht aus mit den Tabuvorstellungen verbundenen Damonendngsten
und Befiirchtungen vor Stérungen des (ibersinnlichen Krdftehaushaltes er-
wachsen. Letztlich seien die Griinde unerfindlich. Gerstenberger setzt damit
moderne psychologisierende Begriffe an die Stelle der biblischen Kategorien
von rein und unrein, heilig und profan. Dass diese Gesetze (iberholt sind
und keinesfalls den Fortbestand einer durch sie ausgelsten homosexuellen-
feindlichen Gesetzgebung rechtfertigen diirfen, ist fiir ihn unausgesprochene
Selbstverstandlichkeit.

Eine auf Genderforschung und moderner Kulturanthropologie fussende
Exegese zeigt auf, dass es nicht um irgendeine diffuse Urangst geht, sondern
um die Angst der Entméannlichung und der Zerriittung einer auf Mannerherr-
schaft beruhenden Gesellschaft. Dies zu wenig bedenkend, bleibt fiir Gers-
tenberger die Frage, warum nur mannliche Homosexualitdt tabuisiert wird,
nicht aber weibliche, letztlich unbeantwortet. Hatten die mit dem Gesetz
beschéftigten Manner damals schlicht keine Ahnung davon, was bei Frauen
ablief?

Homosexualititstabu (111): Betrifft schwulen Inzest im Heiligen Land

Eine Antwort auf diese Frage, allerdings nicht aus einer kulturanthropologi-
schen Kritik heraus, sondern eine systemimmanente, gibt die Auslegung des
biblischen Homosexualitatstabus durch den amerikanischen Rabbiner Jacob
Milgrom in einer synagogalen Ansprache am Jom Kippur (Versohnungstag)
1993 (25. September).® Darin hdlt er unmissverstandlich fest, dass das Gebot
nur fiir Manner im Heiligen Land gelte, denn es gehe ja, wie die Schluss-
mahnung (Lev 18,24-30) zeige, um die Reinerhaltung des Landes. Damit
seien also schon mal 99% der Schwulen dieser Welt aus dem Schneider.
Ausserdem sei die Bemerkung »wie man einer Frau beiwohnt« ein klarer
Hinweis auf jene zuvor geschilderten Verwandtschaftsbeziehungen, die fiir
heterosexuelle Manner sexuell tabu seien und daher in analoger Weise fiir
Homosexuelle gdlten (vgl. Lev 18,6-18), also z.B.Neffe-Onkel, Grossvater-
Enkel, Stiefvater-Stiefsohn etc. Der Grund fiir das Verbot liege darin, dass

" Erhard S. Gerstenberger, Das 3. Buch Mose Leviticus (Altes Testament Deutsch 6),

Gottingen 1993, S. 232. 271f.
®  Jacob Milgrom, Leviticus 17-22 (The Anchor Bible 3A), Doubleday 2000, S. 1786-
90.



Th. Staubli: Das Erste Testament in der &ffentlichen Homosexualititsdebatte 175

Same Leben ist und der Samenverlust daher fiir Lebensverlust stehe. Weil bei
lesbischen Beziehungen kein Same im Spiel sei, wiirden sie auch nicht ver-
boten. Um den unproduktiven Samenverlust zu kompensieren, rat Milgrom
den jiidischen Schwulen, Kinder zu adoptieren und dadurch dem biblischen
Appell nachzukommen: »seid fruchtbar und mehret euch« (Gen 1,28; 9,1)!

Milgroms Position ldsst die kontrovers diskutierte Frage, ob schwule Paa-
re adoptionsberechtigt sind als absurd erscheinen, da seiner Ansicht nach
eher gefragt werden miisste, ob sie adoptionspflichtig sind. Faktisch trifft sich
Milgroms scharfsinnig rabbinische Auslegung mit der naiv christlichen Ausle-
gung, die die Giiltigkeit ersttestamentlicher Gesetze fiir Christen oberflachli-
cher Pauluslektiire folgend in Bausch und Bogen verwirft. So lautet etwa das
Fazit von Bruder Nikolaj Bromberg, fiir den mit Jesu Gebot der Gottes- und
Nichstenliebe die Philanthropie an die Stelle pharisdischer Gesetzesklaube-
rei getreten ist. Diese schliesse auch gleichgeschlechtlich Liebende mit ein
und es sei nicht einzusehen, weshalb gerade das Homosexualititstabu eine
Ausnahme machen sollte.’

Ahnlich, wenn auch anregender, argumentierte jener Witzbold, der der
beriihmten US-amerikanischen Briefkastentante Dr. Laura Schlessinger einen
offenen Brief schickte, nachdem diese 1999 in ihrer vielbeachteten Radio-
sendung Homosexualitét kurzerhand mit dem Verweis auf Lev 18,20 verur-
teilte. Er dankt Dr. Laura und schreibt dann: »Ich bendtige allerdings ein paar
Ratschlige von Ihnen im Hinblick auf einige der speziellen Gesetze und wie
sie zu befolgen sind.

a) Wenn ich am Altar einen Stier als Brandopfer darbiete, weil ich, dass
dies fiir den Herrn einen lieblichen Geruch erzeugt (Lev 1,9). Das Problem
sind meine Nachbarn. Sie behaupten, der Geruch sei nicht lieblich fiir sie.
Soll ich sie niederstrecken?

b) Ich wiirde gerne meine Tochter in die Sklaverei verkaufen, wie es in
Exodus 21,7 erlaubt wird. Was wire lhrer Meinung nach heutzutage ein an-
gemessener Preis flir sie?

¢) Ich weif, dass ich mit keiner Frau in Kontakt treten darf, wenn sie
sich im Zustand ihrer menstrualen Unreinheit befindet (Lev 15,19-24). Das
Problem ist, wie kann ich das wissen? Ich hab versucht zu fragen, aber die
meisten Frauen reagieren darauf pikiert.« etc.'

9 www.lsbk.ch/articless/homosexualitaet_und_bibel.asp

10 vollstandiger Text unter: www.huk.org/aktuell/bibelzitate-woertlich.htm



176 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Homosexualitatstabu (1V): Betrifft Familienvater

Waihrend fiir Milgrom somit im Anschluss an mittelalterliche Exegeten wie
Ramban der Fortbestand der Schopfung im Fokus der biblischen Sexualtabus
steht, ist es fiir den Fribourger Alttestamentler Adrian Schenker im Anschluss
an alte judische Interpreten wie Ibn Kaspi, Abravanel und historisch-kriti-
sche, christliche Ausleger wie Kurt Elliger vor allem der Schutz eines geord-
neten Lebens in der Grossfamilie."" Die Tabus betreffen somit alle den pater
familias. Ihm werden Beziehungen zu genau definierten verwandten Frauen,
zur menstruierenden Gattin, zu Moloch, Mannern und Tieren untersagt, weil
all diese Beziehungen das friedliche Leben in der Grossfamilie gefahrden.
Die Vorschrift betrifft somit nur mit einer Frau verheiratete Manner. Das geht
implizit aus Schenkers Schlussfolgerung hervor: »Spezielle Paarbeziehungen
liebender Manner wiirden somit die ehelichen und familidren Beziehungen
storen, in welchen diese Manner stehen und zusatzlichen Konfliktstoff in die
Grossfamilie bringen, in der schon allerlei Spannungen bestehen. (...) Der
soziale Horizont fiir den das Homosexualitatsverbot gilt, beschrankt sich
demnach auf eine begrenzte Gruppe, ndmlich auf die Grossfamilie und die
Gesamtheit der Grossfamilien in einem Dorf und einer Region.«'?

Insgesamt ist Schenkers Argumentation wenig tberzeugend, da diesel-
ben Argumente auch gegen die erlaubte Polygamie sprechen. Die Abraham-
Sara-Hagar-Geschichten, die Jakob-Lea-Rahel-Bilha-Silpa-Geschichten und
die Elkana-Hanna-Peninna-Geschichte erzdhlen von starken Spannungen
zwischen den Sexualpartnern der Grossfamilie. Ware es dem Gesetzgeber
um den Frieden aller innerhalb der Familie gegangen, hitte er die Polygamie
ebenso unterbinden miissen wie den Gang zur Prostituierten (warum soll der
heterosexuelle Seitensprung weniger storen als der homosexuelle?). Weder
das eine noch das andere ist der Fall. Umgekehrt wird hemmungslos von Da-
vids Liebe zu Jonatan erzahlt, ohne dass von dadurch entstehenden Gefahr-
dungen fiir die Grossfamilie des israelitischen Konigs die Rede wire, es sei
denn im Munde Sauls (1Sam 20,30), der aber in diesem Zusammenhang als
negative Kontrastfigur erscheint. Dem Gesetzgeber ging es nicht primar um
den Frieden in der Grossfamilie, sondern um die Ehre der nachstverwandten
Manner, die — ob verstorben oder noch am leben — durch den Beischlaf ei-
nes Verwandten mit ihren Frauen entehrt worden waren. Daher die betonte
Formulierung gleich zu Beginn der Inzesttabus: »Die Scham deines Vaters,
namlich die Scham deiner Mutter, darfst du nicht entbléssen« (Lev 18,7).

' Adrian Schenker, What connects the Incest Prohibitions with the other Prohibi-
tions listed in Leviticus 18 and 20?: R. Rendtorff/R. A. Kugler (Edd.), The Book of
Leviticus. Composition and Reception, Leiden/Boston 2003, S. 162-185.

12 °Ebd. S 182,



Th. Staubli: Das Erste Testament in der dffentlichen Homosexualittsdebatte 177

Schépfungsordnung: Um der Fruchtbarkeit oder
um der Uberwindung der Einsamkeit willen

Wihrend somit die Relevanz des levitischen Gesetzes zur Beurteilung
gleichgeschlechtlich Liebender nach je angewandter Hermeneutik und Exe-
gese stark variiert, im Grossen und Ganzen aber betréchtlich eingeschrénkt
wird, beansprucht die von den biblischen Schopfungstexten her vorgegebene
Schopfungsordnung allgemeine Giiltigkeit. Diese bietet von Gen 1 her kei-
nen Ankniipfungspunkt fiir Homosexuelle. Das gottebenbildliche Mensch-
sein in Mann und Frau ist auf Mehrung hin ausgerichtet. Das wird denn
auch in kirchlichen Dokumenten immer wieder herausgestrichen. So zum
Beispiel in der durchaus nicht homosexuellenfeindlichen Orientierungshilfe
des Rates der Evangelischen Kirche Deutschlands »Mit Spannungen leben«
von 1996: »Von dieser Geschlechtergemeinschaft zwischen Mann und Frau
kommt alles menschliche Leben her. Von ihr stammt jeder Mensch ab. In ihr
findet menschliche Sexualitét ihre Erfiillung.« Dies schldgt sich im jlingsten
synodalen Beschluss in Sachen Segnung gleichgeschlechtlicher Paare, je-
nem der Evangelischen Kirche von Hessen und Nassau so nieder, dass zwar
die Segnung verantwortlich homosexueller Paare empfohlen wird, aber:
»Gleichgeschlechtliche Paare werden nicht gesegnet, weil ihre Lebensform
der Ehe vergleichbar wire, sondern weil Menschen sich in den Ubergingen
und Krisen ihres Lebens vor allem anderen auf den Beistand Gottes verlassen
wollen und kénnen. (...) Ehe und Familie bleiben das Leitbild der Kirche fiir
verantwortlich gelebte menschliche Paarbeziehungen.«'

Ebenso uniiberhdrbar wie die christliche Toleranz gegeniiber gleichge-
schlechtlich Lebenden bleibt in diesen Texten somit die Graduierung der
Gemeinschaftsformen. Der liberale jiidische Rabbiner Jacob Milgrom emp-
fiehlt, wie wir gesehen haben, einen anderen Weg, wenn er schwulen Paaren
rit, Kinder zu adoptieren, um so dem Mehrungssegen nachzukommen. Was
bei uns immer noch weitgehend tabu ist, ndamlich das Adoptionsrecht gleich-
geschlechtlicher Paare, wird dadurch geradezu in die Nahe einer Pflicht ge-
riickt. Hier wird also nach einer Praxis gesucht, die gleichgeschlechtliche Le-
bensgemeinschaften moglichst mit verschiedengeschlechtlichen gleichstellt.
Einen anderen Weg schligt die Berner Alttestamentlerin Silvia Schroer vor,
wenn sie unsere Aufmerksamkeit auf den zweiten Schopfungsbericht lenkt,
wo bei der Erschaffung der Geschlechter nicht die Fruchtbarkeit im Blick ist,

3 Das vollstindige Dokument vom Dezember 2002 ist zugdnglich unter:
www.dike.de/nordnassau/Argumente/Page27664/H10/h10.html. Wesentlich of-
fener formuliert die Nordelbische Kirche in ihrem Dokument vom Februar 2000:
»Die Grundlage fiir unsere Diskussion (iber Lebensformen ist die Einsicht, dal
Gottes Gnade allen Menschen vorbehaltlos gilt. Die Liebe Gottes zu allen Men-
schen, unabhingig von den jeweiligen Lebensformen, ist in der Heiligen Schrift
bezeugt.«



178 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

sondern die Uberwindung der Einsamkeit des Erdlings (Adam). Um diese
zu (iberwinden, baut Gott aus einem Knochen des Erdlings die Lebendige
(Eva). Anders als Paulus (1Kor 7,32-35) verlangt der Schopfer nicht, dass
der Mensch an Gott sein Geniigen habe, obwohl nach ersttestamentlicher
Vorstellung Gott in diese Liicke treten kann (Ps 27,9f; 33,20; 70,6 etc.),
sondern sucht ihm eine ebenbiirtige Hilfe (ezer kbnigdo). Diese wird nicht
in den zuerst geschaffenen Tieren, sondern erst »im Fleisch von meinem
Fleisch« gefunden. Der zweite Schopfungstext korrigiert also die einseitige
Zweckangabe der Geschlechter in Gen 1: »Die Einsamkeit zu verhindern,
ist der eigentliche Sinn der Erschaffung der Geschlechter. Von diesem Ziel
her kann heute auch die Wiirde einer gleichgeschlechtlichen Partnerschaft
schopfungstheologisch begriindet werden. «'*

David und Jonatan -
die Frage nach der homoerotischen Kultur in der Bibel

Tief verwurzelt ist die Auffassung, dass in der Bibel Homosexualitat aus-
schliesslich als etwas Fremdes und Bedrohliches wahrgenommen wird. In
keinem der kirchlichen Papiere der letzten Jahre wird daher positiv an die Da-
vid-Jonatan-Geschichten angekniipft. Wer solches in der Kirche zu tun wagt,
riskiert noch immer lauten Protest. Ein 1996 gemeinsam mit Silvia Schroer zu
diesem Thema verfasster, achtseitiger Artikel' rief nicht nur die Schreiberlin-
ge von Bischofen auf den Plan, sondern hatte zur Folge, dass zwei Jahre spa-
ter in der renommierten Fachzeitschrift »Biblica« eine 27 Seiten umfassende
Replik von Markus Zehnder erschien, in welcher der Autor unsere Positionen
Wort fiir Wort zu widerlegen suchte.'® Darauf wiederum reagierte Martti Nis-
sinen, ein ausgewiesener Kenner der Materie (vgl. Anm. 1) mit einer Kritik
an Zehnders Hermeneutik und mit differenzierenden Vorschligen.'” Ahnlich
erging es meiner Zusammenfassung und praktisch-theologischen Zuspitzung
unserer Uberlegungen fiir die katholischen Seelsorgenden in der Schweiz.
»Kein in der Schweizerischen Kirchenzeitung im letzten Vierteljahrhundert
veroffentlichter Text«, schrieb der Chefredaktor Rolf Weibel, »hat so viele Re-

Silvia Schroer, Jonatan liebte David. Freundschaft oder Liebe? Homoerotik in der
Bibel aus feministischer und kulturgeschichtlicher Perspektive: Imprimatur 36
(2003, ST

Saul, David und Jonatan — eine Dreiecksgeschichte? Ein Beitrag zum Thema »Ho-
mosexualitdt«: Bibel und Kirche 51 (1996) S. 15-22. Vgl. dazu auch den in der
vorangehenden Fussnote zitierten Aufsatz von Silvia Schroer.

Exegetische Beobachtungen zu den David-Jonatan-Geschichten: Biblica 79
(1998), 5. 153-179.

Martti Nissinen, Die Liebe von David und Jonatan als Frage der modernen Exege-
se: Biblica 80 (1999), S. 250-263.



Th. Staubli: Das Erste Testament in der 6ffentlichen Homosexualititsdebatte 179

aktionen ausgeldst wie die in der Reihe »Lesejahr A« vorgelegte Interpretation
der David-Jonatan-Geschichte«.'® Er nahm die Reaktion zum Anlass fiir die
Aufarbeitung der Thematik in einer Serie von Artikeln.

Worum geht es? Die Saul-David-Jonatan-Geschichten weisen eine Fiil-
le von erotisch konnotierten Formulierungen und Motiven auf, die in die-
ser Haufung kein statistischer Zufall sein kénnen. David, der an Sauls Hof
kommt, wird wegen seiner »Schonheit« gepriesen (1Sam 16,21f.). Saul »ge-
winnt David lieb« und »findet Gefallen an ihm« (1Sam 20,3). Auch Jonatan
»gewinnt ihn lieb wie sein eigenes Leben« (1Sam 18,1-3) und erregt damit die
Eifersucht Sauls. Beide gehen »aufs Feld hinaus« (1Sam 20,11), also zum tra-
ditionellen Treffpunkt der Verliebten (vgl. Hld 7,12), die ungestdrt sein moch-
ten. Dort kiissen sie sich, weinen und schworen sich Treue (vgl. HId 2,7; 8,4).
Saul wirft seinem Sohn Jonatan vor, dass er durch sein Verhalten die »Bldsse
seiner Mutter« schinde (1Sam 20,30; von der Wendung her dhnlich wie in
Lev 18 und 20!). Schliesslich preist David im Klagelied um seinen »Bruder«
Jonatan den Freund mit den beriihmten Worten: »Du warst mir eine grosse
Lust, wunderbarer war deine Liebe fiir mich als Frauenliebe« (1,26). Die Fra-
ge ist, ob man in diesem Zusammenhang von Homosoziabilitat, Homoerotik
oder Homosexualitit sprechen soll. Wiihrend aus den Texten im Hinblick auf
Homosexualitit nichts abzuleiten ist, scheint Silvia Schroer und mir der von
Martti Nissinen geprigte Ausdruck Homosoziabilitit zu schwach zu sein,
um das Spezifische der Saul-David-Jonatan-Beziehungen zu erfassen. Un-
ter diesen Ausdruck lassen sich nimlich auch Mannerbeziehungen wie jene
zwischen Mose und Aaron oder Eli und Samuel subsumieren, welchen jeder
erotische Ton oder Unterton fehlt. Wir sind der Meinung, dass das ganze Set-
ting der Geschichte und ganz besonders die engen Parallelen zu Texten im
Hohenlied deutlich auf eine homoerotische Beziehung verweisen.

Lost man sich erst einmal vom Vorurteil, dass homoerotische Kultur in der
Bibel nicht zur Sprache kommen kann, weil sie nach landldufigem Verstdand-
nis der levitischen Gesetze nicht vorkommen darf, zeigt sich schnell einmal,
dass sich die biblische Palette gleichgeschlechtlicher Beziehungen, die von
inniger Freundschaft bis hin zu brutaler Notigung reicht, nicht wesentlich
von der benachbarter Kulturen unterscheidet. Viel auffilliger als Unterschie-
de sind Gemeinsamkeiten. So erinnert das militdrische Milieu der Saul-Da-
vid-Jonatan-Geschichten an jenes der Achilles-Patroklos-Episoden der llias.
Das Klagelied Davids (iber Jonatan ldsst an jenes von Gilgamesch ber En-
kidu denken und damit an eine im Epos héufig ausdriicklich homoerotisch
geschilderte Beziehung. Agyptische Grabmalereien wiederum zeigen, dass

'8 SKZ 7/1999, 102f. Mein Artikel und die ausgeltste Debatte sind dokumentiert in:
Thomas Staubli, Weisheit wurzelt im Volk. Begleiter zu den Sonntagslesungen aus
dem Ersten Testament. Lesejahr A, Luzern 2001, S. 46-49.



180 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

verheiratete Manner erotische Mannerfreundschaften pflegen konnten und
diese sogar im Haus fiir das Jenseits darstellen liessen. Oberschichthinterlas-
senschaften aus Paldstina/lsrael belegen schliesslich, dass festliche Gelage oft
in reiner Mannergesellschaft stattfanden und verweisen somit auf eine ausge-
pragte Kultur der Mannerbiindelei und Mannerfreundschaft.'

»Stort die Liebe nicht!«
Auf der Suche nach dem homosexuellen Hohenlied der Liebe

Auslegerlnnen der Bibel, die sich mit den Erkenntnissen der modernen Kul-
turanthropologie im Hinterkopf an ihre Arbeit machen, gehen in der Regel
davon aus, dass in den »antiken mediterranen Gesellschaften (...) Sexualitit
untrennbar mit den die damalige Gesellschaft prigenden Macht- und Herr-
schaftsbeziehungen verbunden war«*® und daher »einer verantwortlichen
Sexualethik, die von Freiwilligkeit, Gleichberechtigung und Unabhingigkeit
der Partner ausgeht, diametral gegeniibersteht.«’! Diese Voraussetzung hat
vom vormodernen mediterran-altorientalischen Sexualethos ein zu schlech-
tes, vom modernen ein zu positives Bild. Sie verhindert die angemessene
positive Wiirdigung ersttestamentlicher Texte wie das Hohelied, worin die
Liebe zwischen Frau und Mann mit einem dusserst reichen erotischen Vo-
kabular, in erstaunlich egalitdrer und nicht institutionell gebundener Form
geschildert wird. Bei den Hirschkiihen und Gazellen, den Attribut-Tieren der
Gottin, wird im Hohenlied die Offentlichkeit zweimal beschworen, die Lie-
be nicht zu storen (HId 2,7; 3,5). »Die feierliche Verpflichtung soll die Jeru-
salemerinnen auf die Unantastbarkeit und Heiligkeit dieser Verbindung auf-
merksam machen, der man ihre Eigengesetzlichkeit lassen soll.«2 Eben diese
Beschworung fehlt den kirchlich bewegten Schwulen und Lesben von heute
noch. Sie diirfen sich nicht damit begniigen, dass ihre kirchlichen Briider und
Schwestern ihre »Praktiken«, wie es oft so unerotisch wie méglich heisst,
tolerieren, wohl wissend, dass Ehe und Zélibat weit dariiber erhaben sind.
Sie mussen, wenn auch nicht im Namen Gottes, so wenigstens im Namen
der Géttin ihre Briider und Schwestern beschwdéren, solidarische Zeugen zu
sein, die ihre Liebe nicht stéren, sondern ihr die Eigengesetzlichkeit lassen.

Vgl. zum kulturellen Kontext bes. das in Anm. 1 erwihnte Buch von Martti Nissi-
nen und besonders hinsichtlich der Ikonographie erginzend den in Anm. 14 zi-
tierten Artikel von Sivia Schroer.

20 Renate Jost, Anm. 6, S. 339.

A Ebd 5341,

#  Othmar Keel, Das Hohelied (Ziircher Bibelkommentare AT 18), Ziirich 1986,
5: 695



Th. Staubli: Das Erste Testament in der 6ffentlichen Homosexualititsdebatte 181

Wer auf dem Hintergrund der Errungenschaften von Lebenspartner-
schaftsgesetz und Segnungsgottesdiensten die Bibel liest, kann sich unmég-
lich damit begniigen, ein paar alte restriktive Vorschriften in ihre kontextuel-
len Schranken zu weisen. Viel wichtiger ist es, mit positiven Anleihen in der
Bibel die Grundlagen fiir eine erotische Lebenskultur, die gleichgeschlecht-
lich Liebende einschliesst, mitzugestalten. Die angelsdchsische Queer-Lekii-
re der Bibel hat dafiir in den letzten Jahren eine vielversprechende Plattform
geschaffen.”? Biblische Texte werden in dieser Lesart nicht mehr apologetisch
gegen die vereinnahmende heterosexistische Lesart verteidigt, sondern mit
Queer-Augen gelesen, so dass es den Hérerlnnen manchmal wie Schuppen
von den Augen fillt. Es bleibt zu hoffen, dass uns in diesem Sinne in den
nichsten Jahren auch im deutschsprachigen Raum noch manches Licht auf-
gesetzt wird.

Thomas Staubli, Leiter des Projektes BIBEL+ORIENT MUSEUM der Universitat
Freiburg/Schweiz und Familienmann. Zuletzt schrieb er fiir die Werkstatr »Gleichge-
schlechtliche Paare auf weifien Tiichern. Gewalt oder Befreiung durch normierende
Autorititen in der Bibel« in WeSTh 9 (Heft 4/2002).

Korrespondenzadresse: Kirchstr. 52, CH-3097 Liebefeld,

E-Mail: thomas.staubli@unifr.ch

2 \on den bereits zahlreichen Publikationen mit Queer-Lektlren seien hier zwei
qualititvolle Sammelbinde erwahnt: Robert E. Goss/Mona West (ed.), Take Back
the Word. A Queer Reading of the Bible, Cleveland/Ohio 2000; Ken Stone, Queer
Commentary and the Hebrew Bible {(JSOT.SS 334), Sheffield 2001.



182 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

77!0!7765 \’%3!76!’

Von Emmaus iiber Sodom und zuriick

CHON SEHR FRUH war in der HuK der Wunsch da, sich mit

einer Art schwuler Theologie zu beschiftigen. In Weiterfiihrung und
Erganzung zu meinem Vortrag »Aller guten Dinge sind drei« vom 17. Juni
2001" mochte ich darauf verweisen, dass im Oktober 1981 ein erstes Papier
von HuK-Leuten in Hamburg erstellt wurde. Uber dieses Papier kam es auf
der HuK-Mitgliederversammlung vom 23.-25. Oktober 1981 in Miinchen
zur Kontroverse, die von den Autoren des Hamburger Papiers auch dort als
nicht gelost angesehen wurde. Es ging um die Radikalitdt der in diesem Pa-
pier angesprochenen Interpretation des »Minimalkonsenses«.? Letztlich war
es die Fragestellung, inwiefern die HuK nur Selbsthilfegruppe oder auch Teil
der Schwulenbewegung ist und mit entsprechendem Selbstbewusstsein auf-
tritt. Dass sie eben nicht — auch und gerade bei den Kirchen — als Bittstellerin
auftritt, sondern Rechte einfordert und zugleich die Kirchen an ihre Pflichten
erinnert. Rainer Albrecht hat in seinem Einflihrungsreferat damals auf das
Prophetenamt der HuK hingewiesen.

1. Zum Weg nach Emmaus

Zur Jahreswende 1981/1982 traf sich im Kloster Niederaltaich ein Ar-
beitskreis »Theologische und politische Strategien der HuK«, der von dem
Hamburger Papier ausging.’> Spater wurde im HuK-Info ein Papier der Ti-
binger Regionalgruppe unter der Uberschrift »Eine eigene Theologie fiir

! Abgedruckt in: WeSTh 8 (Heft 2+3/2001), S. 118-128, hier S. 126.

Teile dieses Textes wurden im HuK-Info Nr. 31 vom November-Dezember 1981
auf Seite 18-19 unter der Uberschrift »Wie geht es weiter mit der HuK?« veréffent-
licht; der Bericht Gber die MV in Miinchen ebd., S. 3-17.

Ein Bericht dazu ohne Nennung des Tagungsortes und des genauen Termins im
HuK-Info Nr. 34, Mai-Juni 1982, S. 35.



Thomas Wagner: Von Emmaus iiber Sodom und zuriick 183

homosexuelle Christen schreiben« veroffentlicht.* Ich versuchte daraufhin,
einen theologischen Arbeitskreis innerhalb der HuK zu installieren. Meines
Wissens fanden sich nur wenige auf einem Treffen in Kleinern (Edertal) im
Februar 1986. Zu einer weiteren Tagung kam es leider nicht. Der Versuch,
zusammen mit feministischen Theologinnen ein Meeting in Diisseldorf zu
veranstalten, brachte auch keinen Erfolg. Daflir wurde in Zusammenarbeit
mit dem Evangelischen Erwachsenenbildungswerk Rheinland-Stid durch die
HuK-Regionalgruppe Koblenz eine Wochenendtagung »Theologie der Be-
freiung fiir Minderheiten in unserer Gesellschaft« vom 30. Mai bis 1. Juni
1986 in der Bildungsstitte Sonnenhof in Simmern durchgefiihrt. Hier wurde
meine Grundanliegen Schwule Theologie im Kontext einer Europadischen Be-
freiungstheologie ansatzweise deutlich.

2. Emmaus oder vom Schriftverstandnis

Beginnen wir bei einer bekannten Szene: die beiden resignierten Jiinger, die
nach Emmaus unterwegs sind und dem Auferstandenen begegnen (Lk 24,
13-35). Sie erzdhlen ihm vom Geschehen der letzten Tage und ihren Fragen,
woraufhin er beginnt, ihnen die Schrift zu erklaren. Und nachdem sie ihn
beim Brotbrechen erkennen, erst jetzt, als er schon wieder weg ist, wird ih-
nen auch deutlich: »Brannte uns nicht das Herz in der Brust, als er unterwegs
mit uns redete und uns den Sinn der Schrift erschloss?« (V 22).

Exegese bedeutet, den Sinn der Schrift zu erschlieBen, aber dartiber hi-
naus auch Kerygma und Homilie. Die Jinger interpretieren im Nachhinein:
Hitten wir den Herrn nicht daran erkennen kénnen, wie er predigte? Hat
nicht unser Herz gebrannt?

Die Frage des brennenden Herzens: stellt sie sich nicht auch als Frage
nach der Form der Schriftinterpretation? Oft habe ich Predigten gehort, die
mir nichts gegeben haben und wo ich mit Miihe folgen konnte oder abge-
schaltet habe. Da hat mein Herz nicht gebrannt.

Ich denke, dass der Weg nach Mesum zum Treffen schwuler Theologen
ein solcher Weg nach Emmaus war. Wir alle hatten unsere Erfahrungen mit
Kirche, aber wir hatten auch unsere Erfahrungen mit Theologie. Wir brachten
je eigene Erkenntnisse, Uberiegungen, Gedanken, Interpretationen von der
Schrift mit. Wir lasen darin und sprachen dartber. So manches Mal brannte
wohl auch unser Herz, wenn wir versuchten, aus unserem Blickwinkel Texte
der Schrift zu lesen und zu verstehen:

Denn dieser Geist weht wo er will,
Fragt nicht nach Zeit und Stunden.
Er halt darum auch dann nicht still,

Wenn er Verbots — Gebunden.

4 HuK-Info Nr. 32, Januar-Februar 1982, S. 36.



184 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Er eilt voraus ins heilge Land
Der auferstandnen Raume.
Der Geist durchbricht Gesetzeswand,

Verwandelt sich durch Traume.

So ist das Emmaus unsrer Zeit
Am Weg nach ferner Liebe

Und ist der Weg auch noch so weit:
»Dass uns der Herr doch bliebel«

Mesum als Emmaus fiir uns. Ein Gesichtspunkt, eine Interpretation.

3. Riickkehr nach Sodom

Wir kennen die Geschichte von Sodom (Genesis 19, 1-29), wie sie uns in
der Bibel berliefert ist. Und wir wissen um die unselige Geschichte der
Auslegung dieser Erzahlung in der christlichen theologischen Tradition, dass
die Homosexualitit die Stinde Sodoms sei. Und dies, obwohl die neutes-
tamentlichen Perikopen, die sich auf Sodom beziehen, diese Interpretation
nicht kennen. Homosexualitit wird in der Folge als Sodomie bezeichnet,
und dieser Begriff wurde bis in unsere Tage z.B. im Strafrecht der USA und
im Romischen Kirchenrecht verwandt.

Gerade um diese Missdeutung der Sodomgeschichte aufzuarbeiten, um
diese Vorurteile ex radice, von der Wurzel her, aufzuklaren, scheint es n6-
tig, sich sozusagen noch einmal nach Sodom zu begeben.® Zwar schreibt
auch Marcel Proust in seinem Hauptwerk »Auf der Suche nach der verlo-
renen Zeit« in dem von ihm »Sodom und Gomorrha« genannten Band die
Satze: »Stellen wir bei dieser Gelegenheit fest, dak mit Hilfe solcher wenn
auch noch so unwagbaren Materialisationen, durch solche Strahlenzeichen,
die einen ganzen Teil der Atmosphdre erhellen, das auseinandergesprengte
Gomorrha danach strebt, in jeder Stadt und jedem Dorf seine verstreuten
Glieder wieder zusammenzufiihren und die biblische Stadt von neuem zu
errichten, wahrend tberall dieselben Bemiihungen, wenn auch nur einer
kurzfristigen Rekonstruktion, bei den von Sehnsucht Befallenen, bei den
Heuchlern, manchmal auch bei mutigen Exilierten aus Sodom festzustellen
sind.«® Aber was wollen die von Proust sogenannten Exil-Sodomiter dann in
einem wieder errichteten Sodom? Wire dies die Sehnsucht nach dem Getto,
wo man unter sich ist? Eine Frage, die sich immer wieder stellt.

Vgl. mit teilweise dhnlichem Ansatz: Franz-Joseph Hirs, Op naar Sodom. Voorstel
tot een theologie van de verkeerde kant, Nijmegen 1983.

Marcel Proust, Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, 7. Band, Sodom und Go-
morra 1, Frankfurt/M., 1973, S. 349.



Thomas Wagner: Von Emmaus iiber Sodom und zuriick 185

Wie schon hiufig betont wurde, schildert die Stelle eine Missachtung
der Gastfreundschaft durch versuchte homosexuelle Vergewaltigung.” Hinzu
kommt noch ein Aspekt, der m.E. bisher zu wenig beachtet wurde: dass hier
sexueller Kontakt zu Engeln gesucht wurde. Im Mittelalter wurde den homo-
sexuellen Frauen und Méannern ja auch sexueller Verkehr mit Luzifer, dem
gestiirzten Engel, unterstellt, meist in Form des fruchtlosen Analverkehrs.®
Der Teufel niherte sich als Mann oder Frau. Eine Damonisierung sexuellen
Verlangens, die bis in unsere Zeit Friichte tragt!

4. Exodus aus Sodom

Eines steht fiir mich fest: In Sodom konnen wir nicht bleiben. Hans Mayer
schrieb: »Sodom wurde zerstort und kann nie wieder aufgebaut werden. «’
Und an anderer Stelle: »Aber Sodom ist kein Vaterland.«'® Dies bedeutet,
dass dieser zerstorte, unwirtliche Ort nicht zum Bleiben gedacht ist und da-
her verlassen werden muss. Exodus aus Sodom, oder, um in der Terminologie
eines Buches von Guy Ménard zu sprechen: »Von Sodom zum Exodus«.'
Wir miissen herauskommen aus diesem Ort der Sodomiter, dem Getto, auch
aus der Verteidigungsposition, immer wieder die vermeintlichen Schriftstel-
len, vom Buch Genesis bis zum Rémerbrief etc., zu erklaren. Wir wollen
nicht langer um Anerkennung buhlen, sondern selbstbewusst fordern, wie
es z.B. Mose im Auftrag des Herrn gegeniiber dem Pharao getan hat. Dies ist
die Tradition des Exodus.

Und genau hier sind wir beim »Coming-out«. In Erinnerung an Dorothee
Solle, die so viel auch fiir Lesben und Schwule getan hat, mochte ich einige
Sitze von ihr zitieren: »Das Exodusereignis hat eine politische Dimension:
da war ein unterdriicktes Volk, das in seinem nationalen Fiihrer Mose seine
Einheit fand und der Sklaverei entkam. Es hat eine soziale Dimension, dass
dieses Volk zusammenwuchs in dem Befreiungskampf; es hat eine psycho-
logisch-kulturelle Funktion, dass namlich die Israeliten merkten, dass sie die
Lieder ihres Gottes innerhalb der Unterdriickung in Agypten nicht singen
konnten, da innerhalb der Unrechtskultur auch ihre Religiositdt beschadigt
war. In diesem Sinn hat Exodus auch eine religiose Dimension. >Coming-

7 Vgl. Herman van de Spijker, Die gleichgeschlechtliche Zuneigung, Olten 1968,
S. 67-74 und andere Autoren, z. B. auch Brigitte Spreitzer: Die stumme Siinde.
Homosexualitit im Mittelalter, Goppingen 1988, S. 9-11.

8 Vgl. zum Beispiel: Hans-Jiirgen Wolf, Hexenwahn und Exorzismus, Kriftel 1980,
S. 441-452 und Brigitte Spreitzer, a.a.O. S. 65-68.

9 Hans Mayer, AuRenseiter, Frankfurt/M. 1975, S. 308.

10 Ependa, S. 290. Der Satz wurde zum Titel eines von Dirck Linck herausgegebe-
nen Bandes (iber literarische Streifziige durch das schwule Europa: Dirck Linck
(Hrsg.), Sodom ist kein Vaterland, Berlin 2001.

" Vgl. Guy Ménard, De Sodome a L'Exode. Jalons pour une théologie de la libéra-
tion gaie, Guy Saint-Jean, Quebec 1983.



186 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

outc ist eine gegenwidrtige Version des Exodusthemas; homosexuelle Frauen
und Manner bekennen sich 6ffentlich zu ihrem Anderssein und verlassen das
Gefingnis der heimlichen Duldung.«'? Der Exodus der Leshen und Schwu-
len aus dem Getto ihrer Vereinzelung und Unterdriickung in einer uneman-
zipierten Welt, er ware ohne den Feminismus nicht denkbar und moglich
gewesen.

Dieses Herauskommen ermoglicht das Finden seiner selbst, das Finden
der eigenen Identitdt. Und das Sich-Erinnern an diesen Exodus in der Ge-
meinschaft der Lesben und Schwulen stiftet ein Bewusstsein gemeinsamer
Geschichte der Unterdriickung und ihrer Uberwindung. Es erinnert an das
Paschafest der Juden, die sich durch diese Feier an ihren Exodus aus dem
Land der Unterdriickung in Agypten erinnern. Wir erinnern uns in dieser
Feier an diesen Auszug aus den Gegebenheiten unserer Unterdriickung.
Deshalb kann das »Coming-out« als Initiationsritus und auch sakramental
verstanden werden, wie es Urs Mattmann ausfiihrt: »Das Coming-out hat
nicht nur eine Parallele zum Abendmahl, sondern ebenso zum Sakrament
der Taufe,”® wo es ja darum geht, dem alten Leben abzusterben und in ein
neues einzusteigen.«'

5. Weder Exil noch Diaspora

Urs Mattmann fahrt fort: » Im Coming-out lassen wir ein altes Lebensmuster
sterben, hinter dem wir uns versteckt haben, und beginnen ein Leben in Fiille
und Integritét. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, Integritat nicht mit
einer Form von Perfektionismus zu verwechseln.«'> Wir sind integer, aber
nicht vollkommen.

Zugleich sind wir Teil dieser Gesellschaft. Indem wir aus Sodom ausgezo-
gen sind, streben wir eine Anderung der Gesellschaft an, in der Hetero- und
Homosexuelle gleichermafien geachtet zusammen leben konnen, integriert
sind.

Hans Mayer konstatiert: »immer von neuem fallt Feuer vom Himmel auf
Sodom und Gomorrha. Aufklarung blieb machtlos: sie postulierte rational
Gleichheit auch der Gleichgeschlechtlichen, ohne sie emotional erzwingen
zu wollen und zu kénnen. Folglich lebt die sodomitische Diaspora im Zu-

Dorothee Solle, Gott und ihre Freunde. Zur feministischen Theologie, in: Luise F.
Pusch (Hrsg.), Feminismus. Inspektion der Herrenkultur. Ein Handbuch, Frankfurt/
M. 1983, S. 196-209, hier S. 198.

Vgl. hierzu das Coming-out-Ritual bei Rosemary Radford Ruether, Unsere Wun-
den heilen / Unsere Befreiung feiern. Rituale in der Frauenkirche. Ubers. aus dem
Amerikanischen von Olga Rinne, Stuttgart 1988, S. 195-201.

Urs Mattmann, Coming In. Spritualitit fiir Lesben und Schwule, Miinchen 2002,
5:185.

L [Honok



Thomas Wagner: Von Emmaus iiber Sodom und zuriick 187

stand der Nichtidentitit: wie die Frauen mit der Waffe, der Vamp, der assi-
milierte Shylok. Dem jiidischen SelbsthaB korrespondiert der Selbsthafs der
Homosexuellen.«'®

Und er schlieBt sein Kapitel iiber Sodom ziemlich pessimistisch: »Die So-
domiten miissen (und wollen) in der Diaspora leben. Daher graut ihnen, in
einer Gesellschaft, vor der Begegnung mit einem der ihren. Jean Genet etab-
liert die Maxime der Nichtintegrierung. Allein sie kann nicht zur Grundlage
einer sodomitischen Gesetzlichkeit werden...«'7 Mayer spricht in diesem
Kapitel ofter sowohl von den »Leuten von Sodomc« als auch von den »Exi-
lierten von Sodom«. Dies bedeutet, dass sie immer noch als nichtintegrierte
AuRenseiter verstanden werden. Sich selbst als Sodomit zu bezeichnen, was
wiirde das bringen, wie wenn man sich als Schwuler bezeichnet, wenn man
dann erst den Begriff deuten und erkldren muss?

Sicher lebe ich insofern in der Diaspora, als die Mehrzahl der Menschen
heterosexuell ist. Aber schon die Rede von der eigentlichen Bisexualitét des
Menschen, die nur mehr oder minder stark in die eine oder andere Richtung
tendiert, macht solche Definitionen fragwiirdig. Und dies hat auch Auswir-
kungen, wie und warum ich schwule Theologie betreibe. Ist es doch ein
Stiick der europiischen Befreiungstheologie, eine Gabe, die wir auch fiir die
anderen mit erarbeiten wollen. Denn jeder hat ein Stiickchen von diesem
Sodom in sich und auch dieser Teil in ihm muss befreit werden, damit unsere
Gesellschaft den Grad von Emanzipation erreicht, den wir uns wiinschen.

6. Auf dem Weg

So sind wir auf dem Weg zu einer offenen Gesellschaft, in der die Frage der
sexuellen Indentitit ebensowenig eine Rolle spielt wie das Frau- oder Mann-
sein oder auch die Identitit von Nation und Rasse. »Es gibt nicht mehr juden
und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau, denn ihr alle
seid »einerc in Christus Jesus.« (Galater 3, 28) Diese Integration durch die Be-
rufung auf Jesus und seine Tat der Befreiung und Erlésung hat im Christentum
nur sehr bedingt getragen. Hieran zu erinnern ist unsere Aufgabe wie in un-
serem Tun bereit zu sein, offen und ehrlich mit unserer Identitit umzugehen.
Das kann ein Gebet sein, wie es Rosemary Radford Ruether im »Coming-
out-Ritual fiir eine Lesbierin« formuliert:

»Wir, die wir lesbisch oder schwul sind, fiihlen uns oft gezwungen, etwas
vorzutiuschen, was wir nicht sind, uns in einer Weise darzustellen, die un-
aufrichtig ist, und zu Liigen und Ausfliichten zu greifen. Du aber kennst un-

'®  Hans Mayer, AuBenseiter, a.a.0., S. 182.
L Ehds S 308!



188 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jshren

sere Gedanken und Worte, bevor wir sie duRern. Vor dir miissen wir nicht die
Unwahrheit sagen, wie wir es in der heterosexuellen Welt oft tun miissen. In
deiner Gegenwart kénnen wir nicht liigen. Mogen unsere Gebete uns helfen,
die Wahrheit zu praktizieren in Worten und Gedanken, vor dir, vor uns selbst
und in der Beziehung miteinander; moge unsere Befreiung sich vollenden,
so dal wir nicht das Bedurfnis haben, Ausfliichte und Liigen zu gebrauchen.
Ewiger Gott, reinige unsere Herzen, dall wir dir in Wahrheit dienen. «'®

Die Freiheit weist uns unsern Weg
Zu mehr Gerechtigkeiten.
Sehr schmal ist noch der Grad und Steg

In die ersehnten Weiten.

So schreiten wir dem Ziele zu,
Der Bogen gibt uns Zeichen.
Und eher haben wir nicht Ruh,

Bis wir das Ziel erreichen.

Wir brechen auf ins neue Land,
Wo wir uns selber finden.
Christus ist unser Oster-Band,
Mit dem wir uns verbinden.

Wir sind auf dem Weg, das Ziel haben wir noch nicht erreicht. Wir sind
auf dem Weg. Wanderndes Volk Gottes, manchmal murrend, manchmal
verzweifelnd. Aber da ist einer, eine, die uns die Hoffnung nicht aufgeben
lasst.

Thomas Wagner studierte katholische Theologie in St. Georgen (Frankfurt/M.) und
ist angestellt im Historischen Museum Saar. Fiir die WerkstatT schrieb er zuletzt
u.a. »Von der Geborgenheit in Gott zur Erinnerung an die Befreiung« in WeSTh 8
(Heft 2+3/2001).

18 Rosemary Radford Ruether: Unsere Wunden heilen, a.a.O., S. 196.



Michael Brinkschroder: »Gott denken« als schwuler Theologe 189

Michael Brinkschréder

»Gott denken« als schwuler Theologe'

Die Entwicklung meines Glaubens in Kurzformeln
in memioriam

Dorothee Sélle

ARL RAHNER hat dazu ermuntert, Kurzformeln des Glaubens zu

suchen, die das Wesentliche des Glaubens im Horizont einer bestimm-
ten Kultur auf den Punkt bringen.! Von ihnen aus organisiert sich der Sinn
des Glaubens: Der Zusammenhang von einzelnen Glaubensinhalten und
zugleich eine Orientierung der Praxis. Diese Kurzformeln mussen immer
wieder neu formuliert werden. Aufgrund meiner eigenen Erfahrung wiirde
ich sagen, dass sich solche Kurzformeln meistens am Ende einer Sinn- oder
Glaubenskrise erschliefen und mit einem starken Evidenzerlebnis verkniipft
sind. Ich méchte im Folgenden rekonstruieren, wie sich die Kurzformeln des
Glaubens, die mich als schwuler Theologe geleitet haben, seit meinem Co-
ming-out entwickelt haben.

1. Fiir eine glaubwiirdige Rede von Gott ist das offene Bekenntnis
zur Homosexualitit wichtiger als eine Tatigkeit im expliziten
Auftrag der Kirche.

Am Anfang meines Studiums habe ich mich lange mit dem Konflikt herum-
geschlagen, ob ich lieber offen schwul leben oder bei der Kirche arbeiten
will. Es war fiir mich klar, dass es sich hierbei um eine Alternative handelt,
die kein Durchwurschteln zuldsst. Wiirde ich mich darauf einlassen, als
Pastoralreferent in den kirchlichen Dienst einzutreten, wiirde ich nicht nur
meine sexuelle Orientierung, sondern letztlich mein gesamtes Privatleben
systematisch vor den interessierten Augen einer Gemeinde verbergen mis-
sen. Es wiirde bedeuten, immer in Furcht vor einer »Enttarnung« zu leben
und deshalb in letzter Konsequenz womdoglich auf eine stabile Beziehung
verzichten zu miissen.

' Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christen-
tums, Freiburg/Basel/Wien: Herder 1984, S. 430-440.



190 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Welchen Sinn hétte ein solcher Verzicht gehabt? Der vorgezeichnete Weg
in der katholischen Kirche besteht darin, als Priester oder Ordensmann auf
das Sexualleben zu verzichten, um sich ganz in den Dienst der Verkiindi-
gung, der Nachstenliebe und der Seelsorge zu stellen. Dies waren und sind
fir mich wichtige Werte und reizvolle Tatigkeiten. Aber wie hatte ich jemals
ein aufrichtiges Wort Gber die »Freiheit, zu der Christus uns befreit« (Gal 5,1)
oder (iber die Liebe Gottes zu den Menschen sagen kénnen? Wie hitte ich
insbesondere gegeniiber Schwulen von diesem Gott reden sollen? Die Ver-
kiindigung der Frohen Botschaft ware mir unter diesen Umstanden sicherlich
bald bitter geworden.

Die Auseinandersetzung im Studium mit der Politischen Theologie von J.
B. Metz gab in dieser Situation den Ausschlag dafiir, mich gegen das tradi-
tionelle Biographie-Muster fiir katholische Theologen zu entscheiden.? Die
anthropologische Wende in der Theologie und insbesondere die Subjektthe-
ologie, die darauf reflektiert, dass die Rede von Gott immer die Rede von
konkreten, zu gesellschaftlichen Gruppen gehorigen Personen ist, erdffneten
mir eine langsam deutlicher werdende Ahnung davon, dass nicht nur Arme,
Schwarze und Frauen als Subjekte darum kiampfen konnen, auf ihre spezi-
fische Weise von Gott zu reden, sondern auch Schwule Subjekte der Rede
von Gott sein kénnen.

Meinen Einstieg in die Reflexion (iber schwule Theologie 16ste 1990 ein
Blockseminar aus, das Dorothee Solle in Frankfurt tiber ihr Buch »Gott den-
kenc hielt.* Am Anfang dieses Seminars erstellten die Teilnehmerlnnen drei
Collagen, die die von Solle unterschiedenen Grundtheologischen Grundent-
wiirfe orthodoxer, liberaler bzw. radikaler Theologie illustrieren sollten. Sie
ordneten der orthodoxen Theologie ein klassisches Hochzeitspaar und der
liberalen Theologie eine »wilde Ehe« zu. Bei der Besprechung der Collagen
dachte Solle dann laut dariiber nach, ob dem in der radikalen Theologie
nicht am besten ein schwules oder lesbisches Paar entsprechen wiirde. Das
war wie ein Startschuss. Aus dem Blockseminar ging die Gruppe »Frankfur-
ter Allerlei. Schwule, Lesben, Trans- und Bisexuelle« hervor und ein Semes-
ter spater, nach meiner Riickkehr nach Minster, die »AG Schwul-lesbische
Theologie, die sich allerdings nach einer geraumen Zeit der Realitit stellen
musste, de facto nur eine »AG Schwule Theologie« zu sein. Wie der Name
signalisiert, stand hier starker als in der Frankfurter Gruppe die theologische
Grundlagenforschung im Mittelpunkt, denn es zeichnete sich ab, dass der al-
ternative Weg einer Kirchenpolitik, wie ihn die HuK beschritt, innerhalb der
katholischen Kirche weitgehend wirkungslos bleiben wiirde. Es gab keinen

* Johann Baptist Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer

praktischen Fundamentaltheologie, Mainz: Griinewald 1984, S. 29-43.57-69.
Vgl. auch Norbert Reck, Von der Theologie des Subjekts zur subjektiven Theolo-
gie, in: WeSTh 3 (Heft 1/1996), S. 20-31.

* Dorothee Solle, Gott denken. Einfiihrung in die Theologie, Stuttgart 1990.



Michael Brinkschréder: »Gott denken als schwuler Theologe m

Grund mehr, denselben zu probieren und frustriert zu werden, sondern die
Herausforderung, einen neuen Weg zu suchen.

2. Gott steht auf der Seite der Stigmatisierten

Die wichtigsten Impulse fiir die Entwicklung schwuler Theologie in dieser
Miinsteraner Gruppe kamen aus der lateinamerikanischen Befreiungstheo-
logie, die damals an der theologischen Fakultit sehr stark prdsent war. In
meinem ersten Versuch zu einer »schwulen Befreiungstheologie«, tbertrug
ich den Gedanken der Parteilichkeit Gottes fiir die Armen mit Hilfe der so-
zio-religiésen Kategorie des »Stigmas« auf die Situation von Schwulen.* Der
springende Punkt dabei war, dass Armut nicht nur einen materiellen Mangel
darstellt, sondern zusitzlich einen Mangel an sozialer Achtung und an sym-
bolischen Mitteln, um eine eigene, positiv bewertete Identitat zu entwickeln.
Die Arbeit in den Basisgemeinden hat daher nicht zuletzt die Funktion, durch
das gemeinsame Gespriich diese Sprachlosigkeit zu {iberwinden. Homose-
xualitit, so mein Transfer, ist ebenfalls ein Stigma, dessen Verinnerlichung
man durch die »Praxis der Symbolisierungc« in Selbsthilfegruppen langsam
iiberwinden kann. Dafiir fand ich Ankniipfungspunkte in der jesuanischen
Praxis: Das Evangelium erzihlt viele Beispiele dafiir, wie Jesus die soziale
Stigmatisierung von »Siindern« tiberwindet, und auch die Urgemeinde hat
zuerst hinter verschlossenen Tiiren die Schande des Kreuzestodes verarbei-
ten miissen, bevor sie an Pfingsten nach aufen treten konnten. So wuchs in
mir die Uberzeugung: Gott steht auf der Seite der Stigmatisierten und des-
halb auch auf der Seite der Schwulen.

Ein damit verbundener Impuls aus der Befreiungstheologie war die anhal-
tende Suche nach der Gemeinde bzw. Kirchlichkeit von Schwulen. Anfang-
liche Deutungsversuche, die vom Gedanken des »anonymen Christentums«
ausgingen und nach religiésen Ritualen und Symbolen in der gay communi-
ty suchten oder die notae ecclesiae des Schwulen- und Lesbenzentrums in
Miinster entzifferten, wichen bald dem Konzept der Basisgemeinde — inter-
pretiert im Sinne des européischen Konzepts einer solidarischen Selbsthilfe-
gruppe —, in der schwule Theologen ihre Erfahrungen austauschen und mit
Hilfe von theologischen Kategorien reflektieren.

Weitere Anregungen auf dem Weg zur Bildung einer Gemeinde stammten
aus der Sozialpastoral von Hermann Steinkamp, der die herkbmmliche Par-
ochialgemeinde kritisierte und fiir die gemeindliche Selbstorganisation von
»Betroffenen« plidierte.’ Die daraus resultierende Vision einer schwulen Ge-

4 Michael Brinkschréder, Das Coming-out der Kirche, in: WeSTh 1 (Heft 2/1994),
S. 21-28. Ders./Christian Brylak, Ansitze einer schwulen Befreiungstheologie, in:
Michael Brinkschroder (Hg.), Schwule Theologie. Bestandsaufnahme und Pers-
pektiven, Miinster 1994, S. 63-71.

5 Vgl. Hermann Steinkamp, Selbst »wenn die Betreuten sich dndernc, in: Schille-



192 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

meinde fand dann mehrere Jahre spiter ihren Weg in die Realitat und zwar
anhand des mafigeblich von Georg Trettin entwickelten Modells der schwu-
len katholischen Gottesdienstgemeinde in Frankfurt, die die regelmiRige Eu-
charistiefeier zum Ausgangspunkt fiir die Gemeindebildung nahm und damit
gezielt an traditionelle katholische Frommigkeitspraxis ankniipfte.

Die Gemengelage von Politischer Theologie, Befreiungstheologie und
Sozialpastoral prégt meinen Arbeitsstil als Theologe, der bei konkreten Er-
fahrungen ansetzt und der Praxisreflexion und dem »Prinzip der Gruppe«
verpflichtet ist. Schwule Theologie als zeitloses Gedankengebiude oder ge-
schlossenes System kann ich mir daher nicht vorstellen. Sie ist vielmehr eine
Suchbewegung, die notwendigerweise das Signum theologischer Modernitit
trégt; ihre Formen sind das praktisch-theologische Experiment, der theologi-
sche Essay und die Intervention in den laufenden Prozess durch zugespitzte
Thesen.

Schwule Theologie zu treiben heift fiir mich deshalb konkret erstens, im-
mer wieder bei meinen eigenen, hichst subjektiven Erfahrungen mit Liebe
und Sexualitét, Beziehung und Freundschaft anzusetzen und sie als Heraus-
forderungen an die Theologie ernst zu nehmen.’ Es heit zweitens, gemein-
sam mit anderen in der »Werkstatt Schwule Theologie« die »Stimmbildung«
von schwulen Christen zu erméglichen und im Zusammenhang mit dem
»Queergottesdienst« die gemeindliche Selbstorganisation von christlichen
Queers, Lesben und Schwulen praktisch voranzutreiben. Und es heilt drit-
tens, bei diesen Prozessen dann als Theologe zu intervenieren, wenn die Op-
tion fiir die Stigmatisierten — manchmal auch von schwulen Christen selbst
— vergessen wird.®

3. Goft ist schwul!

Das erste bundesweite Treffen schwuler Theologen, das die Miinsteraner
Gruppe 1993 organisierte, brachte fiir mich ein ganzes Biindel von Anre-
gungen und Herausforderungen. So war mir am Ende des Workshops iiber
schwule Befreiungstheologie klar, dass der Aufbau einer schwulen Gemein-
de eine innere Konsequenz des befreiungstheologischen Ansatzes war. Da

beeckx (Hg.): Theologie im Ringen um Geschichte und Gesellschaft (FS Metz),
Mainz 1988, S. 354-363.

Michael Brinkschréder, Schwule Gottesdienstgemeinde. Diskussionspapier fiir
die AG Schwule Theologie, Miinster, in: WeSTh 3 (Heft 2/1996), 59-62.

Vgl. dazu Michael Brinkschriider, Begehren als Thema der Theologie, in: WeSTh 2
(Heft 2/1995), S. 35-51; Ders.: Freiheit von Lesben und Schwulen und die Eifersucht
Cottes. Ein Herz-Stiick schwuler Theologie, in: WeSTh 5 (Heft 3/1998), S. 82-91;
Ders., Die Frommigkeit im Café Gliick, in: WeSTh 9 (Heft 1/2002), S. 58-65.

Vgl. Michael Brinkschréder, Politisch und ékumenisch? Zu den Dogmen der Huk,
in WeSTh 8 (Heft 2+3/2001), S. 163-166; Ders., Die katholische Homo-Paranoia
und die Wiirde des schwulen Katholiken, in: WeSTh 9 (Heft 4/2002), S. 352-363.



Michael Brinkschréder: »Gott denken« als schwuler Theologe 193

jedoch die Miinsteraner Gruppe bald nach der Kraftanstrengung »Mesum«
zerfiel, stand ich damit fiirs erste alleine da.

Noch wichtiger war aber fiir mich die Herausforderung durch die eigen-
sinnigen theologischen Gedanken, die einer der Teilnehmer damals duBer-
te. Sie waren mir ein Argernis, beschiftigten mich aber, weil mir durch sie
langsam aufging, dass mein Ansatz beim Stigma Homosexualitdt nur des-
wegen »funktionierte«, weil er von den konkreten Problemen abstrahierte,
die Schwule gerade wegen ihrer Sexualitdt und ihrer sexuellen Orientierung
im Christentum hatten. Wie kann der Gott der Christen auf der Seite der
stigmatisierten Schwulen stehen, wenn er selber bzw. diese Religion kul-
turgeschichtlich mafgeblich dafiir verantwortlich ist, genau dieses Stigma
hervorgebracht zu haben? Mir wurde klar, dass die befreiungstheologisch
hergeleitete Option fir Schwule als Stigmatisierte nicht radikal genug war.
Schwule Theologie musste die Abtrennung des (Homo-)Sexuellen von den
christlichen Gottesvorstellungen tberwinden. Meine ndchste theologische
Kurzformel lautete deshalb »Gott ist schwul!«?

Inspiriert hatte diesen Gedanken die Frage von Martin Steinhduser, ob ich
als schwuler Theologe auch glauben wiirde, dass Gott schwul sei. Damals
erschien mir diese Vorstellung zunichst als iiberfliissige und plumpe Uber-
hohung schwuler Identitdt, doch mit der Zeit wurde mir klar, dass sie die Tiir
zu etwas bis dahin Undenkbarem offnete, namlich Gott als sexuelles Wesen
zu denken. Der Satz »Gott ist schwull« ist daher nicht als eine Aussage tiber
das Wesen Gottes gemeint, sondern als kritischer Einwand gegen die Un-
denkbarkeit einer sexuellen Orientierung Gottes zu verstehen. Als provozie-
render Ausruf durchbricht er ein Tabu; es verandert sich schon etwas, wenn
man man die Vorstellung nur ein Mal zulasst. Als theologisches Programm
enthalt diese Kurzformel den Suchbefehl, herauszufinden, wo sich Gott in
der Schrift als homosexuell geoffenbart hat, wo er vielleicht Signale gegeben
hat, die die christliche Kultur der Zwangsheterosexualitdt bzw. Asexualitit
bislang nicht entschliisseln konnte.

Als hermeneutisches Riistzeug, das mit bei dieser Suche half, erschloss
ich mir die Queer Theorie wie sie neben Judith Butler vor allem Eve Sedg-
wick vertrat, von der ich bei einem USA-Aufenthalt einen tief bewegenden
Vortrag hérte.'® Die Queer Theorie verkniipft Psychoanalyse und Gender-
Theorie, um die Vorstellung einer natiirlichen Ordnung der Heterosexualitat

®  Vgl. Georg Trettin, Mein Gott ist schwul. Die Okonomie der Wahrheit und die
Zerstorung der religiosen Urteilskraft, in: WeSTh 1 (Heft 3/1994), S. 15-23. Ein
Zwischenschritt bei der Annaherung an den Gedanken »Gott ist schwull« war
meine Reflexion iber »Begehren als Thema der Theologie« (in WeSTh 2 (Heft 2/
1995), S. 35-51), die im Nachdenken lber das Begehren und die erotische Lei-
denschaft Gottes miindete.

19 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M. 1991; Dies., Korper
von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin 1995; Eve Ko-
sofsky Sedgwick, Between Men. English Literature and Male Homosocial Desire,



194 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

zu dekonstruieren. Sie unterscheidet zwischen Sex, Gender, sexueller Ori-
entierung und sexueller Praxis und fragt, ohne diese Dimensionen kiinst-
lich auseinander zu reifen, wie ihr Verhiltnis zueinander und zu anderen
Sphéren der symbolischen Ordnung konstruiert wird, um dadurch die Risse
und Widerspriiche einer nur scheinbar natiirlichen Heterosexualitit offen-
zulegen.

Das Queer Reading erlaubte mir einen spielerischen Umgang mit der
Symbolisierung von Geschlecht und Sexualitit im Christentum und miindete
oft in Schmunzeln oder groRes Gelichter. Ich habe es zunichst auf die sym-
bolische Korrelation zwischen Coming-out/Verhiillung und Offenbarung/
negativer Theologie angewandt'' und bin dann gemeinsam mit Barbara
Schiffer den geschlechtlichen Verwicklungen in der Trinititstheologie nach-
gegangen, die entstehen, wenn man die Weiblichkeit der Ruach und der
Weisheit ernstnimmt'> oder wenn man die sexuelle Bedeutung des logos
spermatikos mithort'®. Auch die christliche Liturgie lasst sich queer lesen:
Wenn die (erwachsenen) Christen in der Taufe Christus als Gewand anziehen
und ihn heiraten, dann ist das ebenso eine homoerotische Symbolik wie der
Altarkuss des Priesters am Anfang und am Ende der Messe.

Ein anderer Impuls aus der Queer Theorie war fiir mich Judith Butlers Kri-
tik der Identititspolitik. Die Stigma-Theorie hatte die politische Orientierung
auf den gesellschaftlichen Kampf fiir eine positiv bewertete soziale Identitit
als Schwuler gelenkt. Abgesehen davon, dass die gesellschaftliche Diskrimi-
nierung seit Anfang der 90er Jahre in Deutschland abnahm, was auch den
Nutzen der Stigma-Theorie reduzierte, zeigte Butler nun auf, wie die Fixie-
rung auf eine essentialisierte soziale Identitdt nicht nur neue Ausgrenzungen
produziert, sondern zugleich ein effektives politisches Handeln verhindert.
Anstelle der Identitatspolitik gab sie einer neuen Form der Biindnispolitik
den Vorzug, die sich an gemeinsamen Zielen orientiert. Die Kunst dieser
Biindnispolitik besteht darin, die Verschiedenheit der beteiligten Personen
und Gruppen zu respektieren und in gemeinsames Handeln zu iiberfiih-

New York 1985; Dies., Epistemology of the Closet, Berkeley 1985; Dies., Ten-
dencies, Durham 1993. Zentrale Texte der Queer Theory sind jetzt auf Deutsch
erschienen in: Andreas Kraf (Hg.), Queer Denken. Gegen die Ordnung der Se-
xualitdt (Queer Studies), Frankfurt/M. 2003. Eine gute Einfiihrung ist: Annamarie
Jagose, Queer Theory. Eine Einfiihrung, Berlin 2001. Vgl. zu meiner Rezeption der
Queer Theory den Beitrag: Was ist Queer? in: WeSTh 3 (Heft 3/1996), S. 88-102.
Michael Brinkschroder, Offenbarung und Zwangsheterosexualitit, in: WeSTh 2
(Heft 4/1995), S. 91-106.

12 Barbara Schiffer/Michael Brinkschréder, Bodybuilder — Gottesbilder. Vortrag beim
Wintertreffen der AGG in Miinchen 24.-26. Januar 1997, in: WeSTh 4 (Heft 3/
1997), S. 122-143.

Vgl. dazu die Thesen in: Michael Brinkschrider, Seth, Logos und Zwangshetero-
sexualitdt im Christentum, in: WeSTh 3 (Heft 1/1996), S. 18f.



Michael Brinkschréder: »Gott denken« als schwuler Theologe 195

ren, ohne sich dabei von statischen Identitdts- und Differenzvorstellungen
blockieren zu lassen.'* In diesem politischen Konzept, das gewissermalien
die politische Theorie der Republik von Hannah Arendt auf den Bereich
von Gender und Homosexualitdt Gbertragt, liegt m. E. ein wichtiger Beitrag
der Queer Theorie zu einer schwulen Spiritualitdt, die nicht darin aufgeht
die schwule Identitdt zu zelebrieren und dem Zwang unterliegt, andere zu
vereinnahmen. Da ich mit dieser neuen Form der Biindnispolitik durch die
Zusammenarbeit mit den Lesben in der AG Queer der ESG gute Erfahrungen
sammeln konnte, habe ich versucht, diesen queer spirit auch bei der Konzep-
tion der Queer-Gottesdienste in Miinster und Miinchen einzubringen, um
von vornherein den Rahmen einer exklusiven Ausrichtung auf Schwule zu
tiberwinden. Konsequent weitergedacht — eine Aufgabe, die noch aussteht
— fuhrt dieser Ansatz zu einem neuen, posthierarchischen, radikaldemokra-
tischen Verstandnis'> der Verfassung von Gemeinde und Kirche, fiir die ich
bislang nur eine ekklesiologische Formel anzubieten habe: Kirche als »ka-
tholische Republik«.

4. Schwule Befreiungstheologie ist nicht méglich
ohne eine Befreiung von der institutionalisierten Theologie.

Gott ist schwul! Der Geist ist queer — damit war die christliche Religion zwar
kein monolithisch-homosexualititsfeindlicher Block mehr, aber die wahre
Herausforderung der Feindschaft gegen die gleichgeschlechtliche Sexualitit,
die in der christlichen Religion institutionalisiert ist, hatte ich damit noch
nicht angenommen. Das Queer Reading drohte vielmehr zu einer kompli-
zierten Form intellektueller Ironie zu verkommen, wie mir v. a. durch die
Kritik von Hans Flory und Norbert Reck an meinem Text iiber »Offenbarung
und Zwangsheterosexualitdt« deutlich wurde. Weder die theologische Ironie
noch die in der Evangelischen Kirche erfolgreiche Exegese, die die Aussa-
gen der Schrift zur Homosexualitdt durch Historisierung und Hermeneutik
»unschadlich« gemacht hat, waren fiir Verinderungen im Kontext der Ka-
tholischen Kirche ausreichend, wo die Unterdriickung der Homosexualitat
wesentlich tiefere Wurzeln hat. Sie griindet hier namlich nicht nur in den ex-
plizit theologischen Diskursen, sondern vor allem in den nicht-diskursiven,

' Butler: Unbehagen, S. 32-37.

" Vgl. zum Begriff »radikale Demokratie«: Ernesto Laclau/Chantal Mouffe, Hege-
monie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, hg. von
Michael Hintz/Gerd Vorwallner, Passagen. Aus der Perspektive kritisch-feminis-
tischer Theologie, Wien 1991; vgl. dazu auch Elisabeth Schiissler Fiorenza, Jesus
— Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische Anfragen feministischer Christologie,
Giitersloh 1997, S. 21-31.

Jan Assmann, Agypten — Theologie und Frommigkeit einer frithen Hochkultur,
Stuttgart 1984. Das Beispiel, an dem mir die Homophobie in der impliziten Theo-



196 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

prdsentativen Symbolen der Liturgie und der Tradition - in der »impliziten
Theologie«, wie es der Agyptologe Jan Assmann genannt hat.'®

War die erste Phase meiner Queer Theologie eher eine »Fréhliche Wis-
senschaft« gewesen, so wurde die zweite Phase dunkel und quilend. Jetzt
ging es um das schmerzhafte Durcharbeiten der Wurzeln der Antihomose-
xualitdt in meiner eigenen judisch-christlichen Tradition. Dazu war neben
der Empathie zugleich die Fihigkeit zur Distanzierung notwendig. Deshalb
passte es nun unerwarteter Weise ganz gut, dass ich meine Dissertation nicht
in der Theologie, sondern in der Religionssoziologie schrieb — eine unfreiwil-
lige Exilierung, mit der ich bis dahin sehr gehadert hatte.

Getreu dem paulinischen Motto: »Priifet alles und behaltet das Gute«
(1 Thess 5,21) stellte ich bei der Arbeit im Zusammenhang mit der Dissertati-
on (ber die »Wurzeln der christlichen Antihomosexualitit« nun eine sakrale
Institution nach der nichsten auf den Priifstand, weil sie mit der christlichen
Homophobie kollaborierten. Dazu gehoren der biblische Kanon, das chris-
tologische Dogma (die Logos-Christologie), der Monotheismus mit seiner
Verschrankung von Ehe- und Bundestheologie, die Idee der Heiligkeit, die
apokalyptisch-neutestamentlichen Gerichtsvorstellungen, der darauf bezo-
gene christliche Erlosungsglaube, die Vorstellung der Kirchengeschichte als
Heilsgeschichte,'” der Gedanke einer Siinde ohne Schuld, die katholische
Braut-Ekklesiologie und das Symbol der Jungfraulichkeit Mariens sowie die
mit beidem korrespondierende Rolle des Priesters.

Am Ende stellte sich unausweichlich die Frage: Was bleibt vom
Christentum/Katholizismus noch iibrig, wenn seine wichtigsten Glaubensin-
halte desavouiert sind? Muss man als Schwuler diese Religion bzw. Konfessi-
on verlassen, wenn man nicht an seiner eigenen Unterdriickung mitarbeiten
will?

5. Ein Gott, der homophob ist, ist nicht Gott,

Wie so oft, taucht am Ende des Tunnels der Skepsis irgendwann ein Licht
auf. In diesem Fall handelt es sich um eine theologische Erkenntnis, die eine
bestimmte Negation enthilt und eine kritische Unterscheidung in das »Gott
denken« einfiihrt: »Ein Gott, der homophob ist, ist nicht Gott.« Im Unter-
schied zu dem Ausruf »Gott ist schwull« hat dieser Glaubenssatz nicht nur
einen provokatorischen Sinn, sondern — soweit man das im Hinblick auf Gott
sagen kann — eine ontologische Qualitit. Nicht nur aufgrund meiner persén-

logie deutlich wurde, sind die aus der Gegenreformation stammenden, aber noch
heute in vielen Kirchen vorfindlichen Darstellungen des Erzengels Michael, der
die gefallenen Engel in den Abgrund stiirzt. Vgl. Michael Brinkschrider, Homose-
xualitdt und Damonologie, in: WeSTh 7 (Heft 4/2000), S. 248-259.

Michael Brinkschréder, Intra ecclesiam nulla salus? Die christliche Verwerfung
der Homosexualitit, in: WeSTh 6 (Heft 4/1 999), S. 240-259.



Michael Brinkschréder: »Gott denken« als schwuler Theologe 197

lichen Gewissheit hat diese Unterscheidung ein ganz anderes Gewicht und
grofere Kraft. Sie ist vor allem trennschérfer im Hinblick auf homophobe
Gotzenbilder, die in der katholischen Kirche grofe Verehrung erfahren.

Mit der deutlicheren Unterscheidung zwischen Gott und homophobem
Nicht-Gott geht bei mir, wie mir gegenwdrtig scheint, eine vertiefte biblisch
orientierte und auf Gott ausgerichtete Frommigkeit einher, die ihren Ort zur
Erprobung im kleinen Format des »Schwulen Midrasch« in der WeSTh ge-
funden hat.®

Praktisch impliziert diese Kurzformel, deren Implikation ich gewiss noch
nicht Uberblicke, die Pflicht zur theologischen Gotzenkritik sowie eine ver-
starkte Motivation, nach neuen Formen und dem geeigneten Ort fiir eine
gute Praxis zu suchen, die ausgehend von einer besser organisierten katho-
lischen Lesben- und Schwulenbewegung eine gesamtkirchliche Verande-
rungsdynamik in Gang setzen. Ein erster Versuch, der in diese Richtung ging,
war die »Aktion Jericho«." Sie ist zwar in der zundchst angedachten Form
gescheitert, weil die Feinjustierung noch nicht stimmte, aber auch hier gilt,
dass die »gute Praxis« nicht vom Himmel féllt, sondern das Ergebnis einer
reflektierten Suche ist. Sie hat ihr Ziel gefunden, wenn die konkrete Praxis
kein anstrengender K(r)ampf ist, sondern fast wie von selbst lauft, weil ihr
von allen Seiten die Energien von Menschen zuflieRen, die auf diese Weise
eine bestimmte Situation des Leidens tiberwinden wollen.

Michael Brinkschréder, katholischer Theologe, promoviert mit einer Dissertation
tiber »Gleichgeschlechtliche Sexualitdt im christlichen Imagindren. Eine religions-
geschichtliche Anamnese« in der Sozialogie. Derzeit auf der Suche nach einer Stelle
als Theologe. Fiir die WerkstaTT schrieb er zuletzt in Heft 4/2002 »Die katholische
Homo-Paranoia und die Wiirde des schwulen Katholiken. Eine aktuelle Analysex.
Korrespondenzadresse: Untere Weidenstrafbe 2, D-81543 Miinchen.

'8 Vgl. Michael Brinkschroder, Schwuler Midrasch (seit WeSTh 8, Heft 4/2001).
19 Aktion Jericho: Es ist keine Siinde, schwul oder lesbisch zu leben. Plattformtext,
in: WeSTh 8 (Heft 4/2001), S. 337-339.



198 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jshren

Peter\[ack

10 Jahre schwule Theologie:
| Eine etwas personliche Chronologie

V

IE ANFRAGE der WerkstatT-Redaktion, als »Theologe der ersten

Stunde« einen Beitrag zu schreiben, hat mich gefreut, erstaunt und
kam unerwartet. Vor einem Jahr habe ich mich (vorlaufig) aus dem kirchli-
chen Dienst verabschiedet und stelle nun fest, wie sich in dieser Zeit mein
Blick auf Kirche und Theologie gewandelt hat. Ich spiire deutlich mehr Dis-
tanz zu den kirchlich-theologischen Fragestellungen und manche davon sind
mir geradezu fremd geworden. Ich erkenne mich plotzlich an dem Ort, von
dem mir viele Menschen, denen ich als Seelsorger begegnet bin, erzihlt
haben: die Fragen und Auseinandersetzungen der Kirche wiirden sie nicht
erreichen und hitten nichts mit ihrem Leben, ihren Fragen und Erfahrungen
zu tun. Trotzdem aber bleiben meine persénlichen und seelsorgerischen
Erfahrungen ein wichtiger Bestandteil meiner Biografie und sie illustrieren
einige Stationen »praktischer schwuler Theologie« in der Schweiz wahrend
der vergangenen zehn Jahre.

Die Anfange

Gegen Ende meines Theologiestudiums trat ich 1993 in den kirchlichen
Dienst ein. In einer kleinen, eher lindlichen Gemeinde auf der schweize-
rischen Sprachgrenze zwischen Deutsch und Franzosisch war ich wihrend
zwei Jahre als Pfarreiseelsorger tatig. In den vorangegangen Jahren, als ich
in Berkeley (USA) studierte und auf den zwei Aids-Abteilungen eines Spitals
in San Francisco als Seelsorger arbeitete, hatte mein Selbstverstindnis als
schwuler Mann und Seelsorger an Normalitit gewonnen und wurde zuneh-
mend selbstverstandlich und unproblematisch. Entsprechend trat ich dann
auch in der Schweiz in die Arbeit ein und wurde auch nicht enttauscht. Mit
»selektiver Offenheit« habe ich dem Team und manchen Pfarreimitgliedern
von dieser etwas speziellen Situation erzihlt und diese hatten keine Miihe
damit. Auch das Gesprach mit dem Bischofsvikar hatte keine negativen Kon-



Peter Lack: Eine etwas personliche Chronologie 199

sequenzen. Im Wissen um die »offizielle katholische Lehre« war mir aber
immer auch der potentielle Konflikt bewusst und zum ersten Mal stellte ich
eine Kluft zwischen Lehre und den Uberzeugungen der Kirchenmitglieder,
der Getauften fest, mit eingeschlossen viele kirchliche Mitarbeiter.

1995: Schwule Seelsorger

Der Film »The Priest« war der Anlass, dass sich eine Handvoll schwuler Pfar-
rer und Pastoralassistenten zum Austausch trafen. Ein gutes Jahr spater griin-
deten wir einen Verein, auch mit der Absicht, nicht mehr eine lose Gruppe zu
sein, sondern Ansprechpartner fiir die Kirchen. Manche hatten Schwierigkei-
ten mit ihren Vorgesetzten, vor allem auf Bistumsebene. Es zeigte sich eine
grosse Schwierigkeit: niemand war bereit, an die Offentlichkeit zu treten und
wortlich »sein Gesicht zu zeigen«. Damals dachte ich: Schwule Seelsorger
sind oft Menschen ohne Gesicht und Namen. Es waren nur anonymisierte
Beitrage in Zeitschriften moglich. Die Angst war gross. Innerhalb der Gruppe
ging es um die Frage der Ausrichtung, namlich ob sie Selbsthilfegruppe oder
(kirchenpolitische) Aktivistengruppe sein sollte. Mir persénlich war immer
klar, dass es wohl beides brauchte, wobei es fiir mich ein Ziel war, auch
kirchlich etwas zu bewegen. 1999 trat ich aus der Gruppe aus, weil sie sich
stiarker auf das gegenseitige Stiitzen ausrichtete und fiir mich der Aspekt der
»Pressure Group« immer wichtiger wurde.

1995: Aids-Pfarramt

Nach der Wahl zum Aids-Seelsorger durch die kantonalkirchlichen Behor-
den (eine Schweizer Spezialitit) hatte ich im Friihling 1995 ein Gesprdch
beim Personalverantwortlichen des Bistums Basel. Ich brachte dort mein
Schwulsein offen zur Sprache. Gerade in jener Zeit wurde einem schwu-
len (Pfarrei-)Seelsorger in Ziirich gekiindigt, weil sein Schwulsein bekannt
wurde. Der Personalverantwortliche des Bistums Basel teilte mir mit, dass
ein solcher Vorfall in seinem Bistum ganz und gar unerwiinscht sei, dass
hier schwule und leshische Seelsorgerinnen unbedingt Platz haben miiss-
ten, auch »weil sich die Kirche solche Probleme in der Zukunft gar nicht
mehr leisten kdnne«. Um mich personlich vor einer solchen unangenehmen
Erfahrung zu schiitzen, schlug mir der Verantwortliche vor, die »Berufsein-
fiihrung«, einen zweijihrigen Nachdiplom-Kurs zu absolvieren und mit der
Institutio abzuschliessen. Damit wiirde es schwieriger werden, mich z.B.
aufgrund meines Schwulseins aus dem Dienst zu entlassen. Kurz darauf trat
der amtierende Bischof Hansjorg Vogel von seinem Amt zuriick, weil er Vater
wurde. Ein neuer Bischof, Kurt Koch, kam.

Im Sommer begann ich meine Arbeit als katholischer Aids-Seelsorger in
Basel. Mein reformierter Kollege war damals bereits seit 8 Jahren Aids-Pfar-
rer. Er selber schwul, Theologe, hatte ab 1985 mit der Begleitung von schwu-



200 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jshren

len Ménnern und Paaren begonnen, die an Aids erkrankt und oft auch gestor-
ben waren. Das Aids-Pfarramt war damals klar und deutlich eine Antwort der
reformierten Kirche Basel-Stadt auf die Aids-Krise auf dem Hintergrund der
jahrhunderte langen Diskriminierung von schwulen Mannern in der Kirche.
Das Aids-Pfarramt war in den ersten Jahren ein schwules Pfarramt, ausge-
richtet auf die Lebenssituation und Bediirfnisse von schwulen Minnern bzw.
Paaren. In diese Tradition trat ich ein, auch wenn sich Aids und die Pfarramts-
arbeit inzwischen auf Drogenkonsumentinnen und Heterosexuelle erweitert
hatte. Der emanzipative Ansatz im Aufgreifen der drei Tabu-Themen Sterben,
Sucht, Sexualitét blieb bestehen. Wahrend meiner Tatigkeit als Aids-Seelsor-
ger war das Herausfordern der kirchlichen Paradigmen iiber »legitime Sexu-
alitat« eine andauernde Beschiftigung. Es ging dabei um die Lebensformen
von Schwulen, Lesben und Bisexuellen, aber auch um nicht-monogame Le-
bensformen Heterosexueller sowie Prostitution und Sucht. Im Leitbild, das
wir dann 1998 formulierten und das kirchlich gutgeheiBen wurde, hielten
wir fest: »Menschen beurteilen wir nicht nach ihrer sexuellen Ausrichtung.
Lesbische, schwule, bisexuelle, transsexuelle und heterosexuelle Lebenswei-
sen erachtet das Aids-Pfarramt als gleichberechtigte Lebensformen. «

1998

Als es auf die Feier der Institutio zuging, hatte ich ein Gesprich mit dem Bi-
schof. Er sprach mich auf mein Schwulsein an und fragte, ob dies zutreffe.
Auf mein Bejahen erklarte er, dass dies schwierig sein kinnte und er wolle
sich dariiber im Bischofsrat beraten. Ein zweites Treffen fand ein paar Wo-
chen spater statt im Beisein meines Ausbildungsverantwortlichen, der auch
Pro-Dekan und Informationsbeauftragter der Kirche Basel war. Der Bischof
teilte uns mit, dass er mir die Institutio nicht erteilen konne, da ich fiir die Kir-
che aufgrund meiner Lebensweise nicht tragbar sei. Im Argument, ich konne
das Evangelium nicht glaubwiirdig verkiinden, weil meine Lebensweise in
krassem Gegensatz zur Botschaft stehe, gipfelte die Begriindung Kurt Kochs.

Im Jahr 2000

verdffentlichte der Prasident der Schwulen Seelsorger Schweiz, Gianni
Christen, in der Schweizerischen Kirchenzeitung (SKZ) einen Artikel unter
dem Titel »Kirche und schwule Seelsorger«, in dem er auch sechs Desiderate
an die Kirche formulierte. Dazu gehorte die Forderung, die Homosexualitit
der kirchlichen Mitarbeiter nicht mehr langer zu tabuisieren, die biblischen
Aussagen zur Homosexualitit zu revidieren und den Erkenntnissen der Hu-
manwissenschaften anzupassen, sowie grundsitzlich eine positivere Hal-
tung gegeniiber Sexualitdt einzunehmen. Dieser Artikel hat dann Reaktionen
ausgeldst, Widerspruch, wie z.B. in der Wortmeldung des Engelberger Abts
Berchtold Miiller (SKZ 6/2000), aber auch betroffenes Verstindnis wie in der



Peter Lack: Eine etwas persénliche Chronologie 201

Reaktion der Theologin und Pastoralassistentin Eleonara Knopfel (ebenfalls
SKZ 6/2000). Der Beitrag stand in einer dreiteiligen Reihe zum Thema Ho-
mosexualitit. Der erste, der dem psychologischen Zugang gewidmete und
von Markus Thiirig, Priester und Psychologe, verfasste, stellt Homosexualitat
als Ergebnis einer defizitiren bzw. fehlgeleiteten sexuellen Entwicklung dar
(SKZ 48/1999). Auch der biblische Beitrag von Prof. A. Schenker bestarkt,
dass die biblische Ablehnung von Homosexualitdt auch fiir die heutige
moralische Urteilsfindung relevant sei (vgl. dazu den Artikel von in SKZ
7/2000).

Dies waren keine romischen oder bischoflichen Verlautbarungen sondern
Beitriige in einer kirchlichen Zeitschrift, die sich durch eine gewisse Diskus-
sionsbereitschaft und Offenheit charakterisiert. Die Positionen haben meines
Erachtens nichts zu einem besseren Verstandnis schwul-lesbischer Lebensre-
alititen beigetragen, sondern blieben den alten Denkmustern und Argumen-
ten verhaftet. Dass nur der von einem schwulen Seelsorger verfasste Artikel
eine Offnung der Kirchen verlangte, liess den Eindruck entstehen, dass allein
Betroffene eine solche positive Bewertung machen wiirden, »Wissenschaft-
ler« hingegen beim besten Willen nicht zu einer positiven Beurteilung kom-
men kénnten. Dieses Schema »Betroffener positive Bewertung« und »Wis-
senschaftler negative Bewertung« wurde ausserkirchlich in den vergangenen
Jahrzehnten aufgebrochen.

Fast zur gleichen Zeit, wie Christens Artikel erschien, korrigierte ebenfalls
in der SKZ ein Studierender des Bistums Basel die offizielle (=bischofliche)
Berichterstattung einer Studierendentagung, an welcher der Umgang mit
Schwulen, Lesben, Konkubinatspaaren und wiederverheirateten Geschiede-
nen Thema war. Der Studierende erginzt, Bischof Kurt Koch habe dort ge-
sagt, dass nicht von einer grundsitzlichen Problematik gesprochen werden
konne und der Bischof kenne nur Einzelfdlle. Zudem warf Bischof Koch dem
schreibenden Student an der Tagung vor, er betreibe »Rufmord an einer gan-
zen Berufsgattung«(!) mit der Behauptung, viele kirchliche Mitarbeiter seien
schwul oder leshisch. Dieses Nicht-Anerkennen des Umstands, dass es nicht
wenige schwule und lesbische Seelsorgerinnen gibt und die Einzelfall-Argu-
mentation ist mir immer wieder begegnet und wird von kirchlichen Vorge-
setzten verwendet, um sich der Diskussion und den Anfragen nicht stellen zu
miissen und ein Umdenken zu vermeiden, was die Situation von schwulen
und lesbischen Seelsorgerinnen und die von Priestern, die nicht zélibatar le-
ben, betrifft. Damit wird ausgedriickt, dass es kein kirchliches Problem gibt,
sondern nur diese Einzelfalle ein Problem sind bzw. haben.

Im Jahr 2001

fand die Westschweizer (=frankophone) Gay Parade im traditionell-katholi-
schen Kanton Wallis statt. Dieser Entscheid 16ste bereits im Vorfeld bei Kirche
und Bevdlkerung im Kanton Wallis heftige, ablehnende Reaktionen aus. Zu-



202 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

sitzliches Ol ins Feuer giesst der Walliser Bischof von Sitten, Norbert Brun-
ner, mit seinen Ausserungen und sorgt landesweit fiir Schlagzeilen. Er be-
zeichnet die Gay Pride offentlich als ein »Spiel des Teufels« und die Schwul-
Lesbische Bewegung als »Zeichen des Untergangs unserer Kultur« und sieht
Homosexualitét als einen Teil der von Johannes Paul II. beschriebenen »Kul-
tur des Todes«. Fast gleichzeitig verdffentlicht der Schweizerische Katholi-
sche Frauenbund, der grosste Frauenverein der Schweiz, dem rund 250.000
Frauen angehéren, eine Publikation zum Thema mit dem Titel: »Unsittliches
Tun oder anerkannte Lebensform? Lesben, Schwule und Bisexuelle in Kirche
und Gesellschaft«. Darin bezieht die katholische Frauenorganisation Stel-
lung und macht sich stark fiir rechtlichen Schutz und die gesetzliche Veran-
kerung von schwulen und lesbischen Beziehungen (registrierte Partnerschaft)
inklusive des Adoptionsrechtes. Auch wird die Mdglichkeit einer kirchlichen
Segnung gefordert. Die Reaktionen blieben nicht aus, der Frauenbund wird
von bischéflicher Seite umgehend geriigt und die Bischofskonferenz distan-
ziert sich im Méarz 2001 (»wir sind (iberrascht und konsterniert«).

Im Sommer 2002

hat der Dorfpfarrer von Buochs, Kari Biirgler, sein Coming-Out. Im Juni
macht er seine Beziehung zu einem Mann &ffentlich und stésst dabei auf
eine Uberwiltigende Welle von Solidaritit und Unterstiitzung, wie man sie
im katholisch-konservativen Nidwaldner Dorf nicht erwartet hitte. Eine Wo-
che nach dem Ereignis wird Biirgler vom Churer Bischof Grab suspendiert.
Das Dorf hitte seinen Pfarrer gerne behalten. Fast zur gleichen Zeit hat auch
Pierre Stutz, ein landesweit bekannter Priester, der ein Meditationshaus lei-
tet, sein Coming-out.

Dies bleibt nicht ohne Folgen. Die Schweizer Bischéfe machen im
Herbst 2002 - einen Monat nach der Abstimmung iiber das Ziircher Part-
nerschaftsgesetz — ihre Haltung zur Segnung gleichgeschlechtlicher Paare
und zur kirchlichen Anstellung von Lesben und Schwulen klar (Haltung der
Schweizer Bischofskonferenz zur Frage der kirchlichen Segnung gleichge-
schlechtlicher Paare und der kirchlichen Anstellung von Personen, die in
gleichgeschlechtlicher Partnerschaft leben, Oktober 2002). Darin bringen sie
zum Ausdruck, dass sie der rechtlichen Gleichstellung von lesbischen und
schwulen Partnerschaften nicht ablehnend gegeniiber stiinden, solange »die
Einzigartigkeit der Ehe zwischen Mann und Frau .... unbedingt und unver-
letzt gewahrt« bleibe. Auch wird erklart, dass zwar jede/-r einzelne Homose-
xuelle gesegnet werden diirfe, aber nicht die Schliessung der homosexuellen
Verbindung, weil diese von Gott nicht gut geheissen wird und eine solche
Feier einer Eheschliessung zum Verwechseln ihnlich sein kénnte. Was die
Aufnahme von schwulen und lesbischen Theologinnen in den kirchlichen
Dienst anbelangt, wird klar gemacht, dass dies nur dann méglich ist, wenn
die Betroffenen den Willen zur Enthaltsamkeit hitten. Lebt jemand in einer



Peter Lack: Eine etwas personliche Chronologie 203

gleichgeschlechtlichen Beziehung, so gibt jemand ein »falsches Zeugnis« ab,
nicht nur »durch personlich-individuelles Ungentigen, sondern durch die Le-
bens- und Gemeinschaftsform selbst«.

Im Jahr 2003

macht die Ausstellung »DER BUS« ihre Tour de Suisse. Getragen von den na-
tionalen Schwulen- und Lesbenverbinden, informiert sie tiber schwule und
lesbische Lebensweisen und raumt auf mit Vorurteilen. Die Vernissage findet
im Januar statt in einer katholischen Dorf-Pfarrei im Luzerner Hinterland,
dem Heimatort der Initiantin. Ich nehme dort als Theologe und Seelsorger
an einer Podiums-Diskussion teil zum Thema Homosexualitdt und Kirche.
Zuerst einmal bin ich liberrascht iiber die zahlreichen Teilnehmerlnnen, die
sich am Abend einfinden, fast 150. Und noch mehr bin ich tiberrascht tiber
die Wortmeldungen der Anwesenden. Es gibt keine kontroversen Meinun-
gen, den Erzdhlungen einer Lesbe, eines jungen Schwulen und einer Mutter
von zwei homosexuellen Kindern wird interessiert respektvoll zugehért. Und
wenn ich die offizielle Haltung und Argumentation der katholischen Kirche
erliutere (was notabene mein Auftrag war!) wird gelacht und Unverstandnis
und Empérung gedussert. Niemand mag daran mehr glauben. Ich denke mir:
die Meinungen sind gemacht.

Verschiedene kantonale Partnerschaftsgesetze wurden inzwischen an-
genommen, die eidgendssische Abstimmung steht noch bevor, es sieht gut
aus.

Heute,

nach dem Zusammentragen dieser einzelnen Facetten fiihle ich mich bestd-
tigt in der Einschatzung, dass die Kluft zwischen kirchlichem Lehramt und
Kirchenmitgliedern immer grosser wird. Die offiziell-kirchliche Haltung ge-
geniiber Schwulen und Lesben wird von den meisten Kirchenmitgliedern
und der Offentlichkeit nicht mehr geteilt. Es ist fiir mich als schwulen Mann
trostlich, dass die Kirche in diesen Fragen kaum mehr Einfluss auf die of- '
fentliche Meinungsbildung austiben kann und die bischéfliche Haltung das
Stimmvolk nicht mehr tiberzeugt. Zu distanziert sind die Wahlenden und
Abstimmenden von den kirchlichen Positionen.

Trotzdem aber kann ich die schwulen Manner und lesbischen Frauen
nicht vergessen, die an der kirchlichen Haltung und Sozialisierung gelitten
haben und heute noch leiden. Sie erhalten von den Kirchen keine Hilfe. Ich
werde wiitend, wenn ich sehe, wie vielen Mannern und Frauen der Weg zu
einer unterstiitzenden, stirkenden und erfiillenden christlichen Spiritualitit
erschwert oder verunmoglicht wurde. Und ich bin traurig, wenn ich an die
Frauen und Manner zuriick denke, die aufgrund der kirchlichen Haltung und
Erziehung doch irgendwo Zweifel hatten, ob ihr Schwul- oder Lesbischsein



204 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

vor Gott in Ordnung sei und sich mit diesen Zweifeln quilten. Desmond
Tutu brandmarkt das als Siinde wenn er schreibt: »Wir verachten sie [Schwu-
le und Lesben] und schliessen sie aus, weil wir gefangen sind in einer aus-
gesprochenen oder verschwiegenen Homophobie und Heterosexismus |[...]
Wir lassen sie daran zweifeln, dass sie Kinder Gottes sind; diese Blasphemie
ist kaum zu Uberbieten. «

In diesen Zusammenhingen von Taufe und Gotteskindschaft ist auch
mein Protest theologisch verwurzelt.! Allein die von Schwulen und Lesben
getragene Lesbische und Schwule Basiskirche Basel LSBK bietet seit 1991
Schwulen und Lesben die Moglichkeit, in regelmissigen Gottesdiensten
und Retraiten einen aufbauenden Umgang mit Glaube und Spiritualitit zu
lernen. Die Kirchen aber, vorab die romisch-katholische, haben versagt und
setzen ihr stindiges Tun noch fort. Auch in Basel finden im Jahr 2003 Ange-
bote fir Schwule und Lesben, die durch Hauptamtliche (und nicht durch
Ehrenamtliche oder Schwule und Lesben selber wie in der LSBK) der Kirche
durchgefiihrt werden, nur im Rahmen des Okumenischen Aids-Pfarramtes
statt. Doch diese Verbindung von Schwulsein und Aids ist fragwiirdig ge-
worden und sie lasst befiirchten, dass die im Buch von Alfred Walter formu-
lierte These immer noch Giiltigkeit hat, nimlich, dass nur ein (aids-)kranker
Schwuler fiir die Kirche ein guter Schwuler sei.? Es steht an, dass die Kirchen
eine emanzipative, leshisch-schwule Pastoral aufnehmen (»inkorporieren«)
und damit der geistigen Gestalt der Kirche als Leib Christi gerecht werden.

Peter Lack, Theologe, geb. 1968, von 1992 bis 2002 als Aids- und Klinik-Seelsorger
tatig, sowie als kath. Seelsorger in der »Offenen Kirche Elisabethen«, Mitbegriinder (ab
1995) und Vorstandsmitglied der schweizerischen Gruppe schwuler Seelsorger. Vom
Ortsbischof Kurt Koch Verweigerung der »institutio«, einer kirchlichen dauerhaften
Indienstnahme, aufgrund schwuler Beziehung. Seit 2002 Geschiftsleiter einer ambu-
lanten Hospiz-Organisation in Basel. Zuletzt schrieb er fiir die WerkstatT den Beitrag
»Kirchliche Aids-Arbeit und schwules Engagement« in WeSTh 8 (Heft 4/2001).

Korrespondenzadresse: Egliseestr. 23, CH-4058 Basel, E-Mail: luckylack@bigfoot.com

' Mehr dazu in meinem Beitrag »Lesben und Schwule: Gleiche Rechte in den Kir-

chen?« in WeSTh 6 (Heft 2/1999), S. 115-118.
?  Aids als Versuchung, Miinchen 1989, S. 110.



Martin Hiittinger: Biographische Zeitenwende 205

Martin Hiittinger

Biographische Zeitenwende

Portrait eines schwulen Theologen — Christian J. Herz
Uu u

M OKTOBER 1990 sollteich dich kennen lernen. Es waren die Jah-

resexerzitien des Priesterseminars St. Hieronymus zu Augsburg im Exerzi-
tienhaus der Erzabtei St. Ottilien. Dem ersten Impulsreferat, Spiritualitdt aus
lebensnaher Exegese von Heinrich Spaemann, ging dein Erscheinen im Vor-
tragssaal voraus. Ich war von deiner Anmut und Schonheit Gberwaltigt, und
bin es noch heute! Spéter, im Juni 1991, wurden wir ein Paar, unzertrennlich
bis heute. Im Nachgang méchte ich deine theologische Entwicklung reflek-
tieren, ihr mich ndhern und daran partizipieren. Deine intensive Lust auf
Leben und Liebe, einhergehend mit wissenschaftlichem Interesse an dieser
Liebe, interpretiere ich als inkarnatorische Theologie. Unsere gemeinsame
geschenkte und verdankte Paar-Erfahrung, und in ihr gewiss eine unabldssig
sich aktuierende Gotteserfahrung, als Resonanzboden unseres gemeinsamen
Auslebens und Auswortens unserer Liebe entspricht empirischer Theologie.
Dein und mein Lebensweg im Konnex theologischer Vergewisserung deute
ich im Sinne biographischer Theologie. Dabei liberschneiden, tiberkreuzen
und bedingen sich diese drei theologischen Betrachtungs- und Verstehens-
weisen gegenseitig und bleiben so aufeinander bezogen bzw. verwiesen. Sie
sind Bestandteil einer nunmehr zehnjahrigen schwulen Theologie, die du mit
deinem Herzblut mit entwickelt hast.

1. Zeit anzufangen

Deine theologische Auseinandersetzung mit dem Thema »Homosexualitéts
begann mit dem von der Katholisch-theologischen Fakultdt der Universitét
Augsburg im Wintersemester 1990/91 veranstalteten Blockseminar »>Kirche
und Homosexualititc vom 17. bis 19. sowie 26. Januar 1991 im Okume-
nischen Begegnungszentrum Ottmaring. Unter der Leitung von Prof. Dr.



206 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Hanspeter Heinz," Ordinarius fiir Pastoraltheologie in Augsburg, schriebst du
eine Seminararbeit und referiertest Gber »Homaosexualitdt bei Mannern als
individuelle Erfahrung«.? Dein Fokus lag auf der Sozialisation schwuler Man-
ner, ihrem Anders-sein in biographischer Genese. Verletzungen, Abgestem-
pelt-werden, Entfremdung, enttauschte Parentalgeneration, Schuldgefiihle,
Coming-out, Isolation, konfessionell-institutionalisierte Stigmatisierung, Pa-
thologisierung, Suizidgedanken und mangelnde Selbstidentifikation markier-
ten diesen Selbstfindungsprozess entsprechend damaliger Fachliteratur.? Le-
bensformen galt es auszuprobieren und in den jeweiligen Daseinskontext zu
integrieren. Fragile monogame Beziehungen, Promiskuitit, Coolidge-Effekt,
anonymer Sex und erotische Selbstbestitigung durch andere Sexualpartner
verwiesen auf die Uneinheitlichkeit schwuler Partnerkonzepte. Patentrezep-
ten flir eine gelungene homosexuelle Beziehung erteiltest du schon damals
eine Absage. Unsere abendlichen Gespriche in deinem Zimmer des Pries-
terseminars haben dein Erstlingswerk flankiert. In deinem Fazit entdeckte ich
ein ausfiihrliches Zitat von mir, welches du ohne Literaturangabe versehen
hattest: Das Leben eines homosexuellen Menschen solle (hoffentlich) die
»Treue zum eigenen Selbst« kennzeichnen und man diirfe »den Menschen
in seinem Anders-sein nicht objektivieren.«* Eine unmissverstindliche Posi-
tion gegeniiber allen gut gemeinten moraltheologischen Primissen unserer
Kirche! Dein biographisch bedingter Umbruch (Coming-out) begiinstigte
gleichzeitig einen theologischen Denk- und Traditionsbruch. Es war an der
Zeit, mit einer dem homosexuellen Erleben stimmigeren Theologie anzufan-
gen.

2. Zeit nachzuforschen

Ende des Jahres 1991 solltest du den unter dem Pseudonym schreibenden
Theologen Jens Weizer in Freiburg kennen lernen. Dass eure gemeinsamen
Stunden des Diskutierens und theologischen Austauschens nachhaltig wa-
ren, entnahm ich einem 16-seitigen Manuskript in deinem Archiv als Entwurf

Dazu: Hanspeter Heinz, Homosexualitat und geistliche Berufe. Ein pastoralthe-
ologischer Zugang. In: Stimmen der Zeit 10/1996, S. 681-692. Der Autor wurde
daraufhin von der Dibzesanleitung und dem Priesterrat des Bistums Augsburg
massiv unter Druck gesetzt und mit einem Publikations- und Redeverbot hinsicht-
lich dieser Thematik sanktioniert.

Vgl. Christian ). Herz, Homosexualitit bei Mannern als individuelle Erfahrung,
Augsburg 1991, S. 1-19 (unverdffentlichtes Manuskript).

Grundlage deiner Ausfiihrungen: Thomas Grossmann, Beziehungsweise anders-
rum. Schwul — und dann? Reinbeck 1986.

Christian ). Herz, Homosexualitit bei Mannern als individuelle Erfahrung, S. 18.



Martin Hiittinger: Biographische Zeitenwende 207

fiir seine Monographie »Vom andern Ufer. Schwule fordern Heimat in der
Kirche«.> Du kanntest sein Buchprojekt bereits und musstest miterleben, wie
er sein Habilitationsprojekt auf Grund seines Schwul-seins nicht realisieren
konnte. Uber diese schwere Zeit schrieb er im Nachgang: »Inzwischen habe
ich in der Kirche Raume gefunden, in denen mein Schwul-sein wahrgenom-
men wird und ich so sein darf, wie ich bin: Heimat anstatt Doppelleben und
Lebensliige. Diese Raume sind aber begrenzt. Und {ber ihnen schwebt das
lehramtliche Schwert, das ich schon einmal zwar nicht vernichtend, aber
doch deutlich mahnend zu spiiren bekam.«®

Tatkraftig hattest du gemeinsam mit Jens Weizer unter der Protektion
des Studienleiters Dr. Harald Schitzeichel in der Katholischen Akademie
der Erzdiozese Freiburg die Akademietagung ;Homosexualitdt im Mannc
vom 24./25. Oktober 1992 mit Kirchenfunksendungen, Zeitschriftenbeitra-
gen und organisatorischer Arbeit unterstiitzt.” In deinen Unterlagen fanden
sich samtliche Originalmanuskripte in Kopie der Referenten Claus Donate,
Johannes Griindel, Wunibald Miuiller, Udo Rauchfleisch, Manfred Bruns und
Rudolf Guckelsberger sowie die Druckfahnen zum Tagungsband.? Beeindru-
ckend waren auch die minutits ausgearbeiteten Regieskripten zu den nach-
folgenden Rundfunkinterviews vom 5. und 12. November 1992 mit dem
Studienleiter.” Eine langjahrige Freundschaft verband uns in der Folgezeit mit
dem Nestor der badischen Schwulenbewegung und promovierten Historiker
Claus Donate, dessen Tod am 26. April 1999 uns schmerzlich in Erinnerung
bleiben wird."

Empfehlenswert: Jens Weizer, Vom andern Ufer. Schwule fordern Heimat in der

Kirche, Disseldorf 1995.

& Jens Weizer, aaO., S. 48.

7 Zur Auswahl; Jiirgen Hoeren (Moderation), SWF-Kirchenfunk Baden-Baden, Ok- -
tober 1992. — Christian ]. Herz (Buchbesprechung), Homosexuelle Manner in
Kirche und Gesellschaft, Radio Dreieckland. Sendung: Schwule Welle Freiburg,
Marz 1993. — Jens Weizer/Christian |. Herz, Und sie bewegt sich doch. In: Mag-
nus 12/1992, S. 9. — Jens Weizer/Christian ). Herz/Irene Armbruster, Das Leben als
Minderheit braucht Unterstiitzung und Verstandnis. In: Konradsblatt. Kirchenzei-
tung der Erzditzese Freiburg (76. Jahrgang) 47/1992 v. 22.11.1992, S. 27.

¢ Vagl. Udo Rauchfleisch (Hg.), Homosexuelle Méanner in Kirche und Gesellschaft
(Freiburger Akademieschriften, Bd. 6), Diisseldorf 1993.

¢ Vgl. Christian ). Herz, Archiv (Jahrg. 1992). Manuskripte 1-12 (unveréffentlicht),

Freiburg 1992.

Vgl. Todesanzeige Dr. Claus Donate. Ein intensives Leben ging plétzlich zu Ende.

In: Badische Zeitung v. 08.05.1999, S. 25. — Susanne Benda, Kampfer um Aner-

kennung. Claus Donate ist tot. In: Badische Zeitung v. 08.05.1999, S. 29.



208 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

Von April 1993 bis zum Februar 1994 arbeitetest du an deiner Diplom-
arbeit mit dem Thema >Homosexualitit. Eine theologisch-ethische Betrach-
tung«."" In einer gro angelegten Studie hattest du dir eine streng metho-
dologische Struktur auferlegt, um einseitig subjektive oder emotionale Eng-
flihrungen zu vermeiden. Subtile begriffliche Differenzierungen, historische
Problematisierungen im Spannungsfeld von Sexualitiit als Herrschaftsverhilt-
nis und Stilisierung, als auch deren gesellschaftliche Werteververschiebung
von einer ordnungspraktisch interessierten Onto-deontologie hin zur Stig-
matisierung und Pénalisierung waren dir gelungen. Der Ertrag exegetischer
Hermeneutik sollte die moraltheologischen Distinktionen und Traditionen
zum Thema hinterfragen. Deine wissenschaftliche Abhandlung miindete im
letzten Kapitel in ein veritables Stiick Theologie, einer Theologie als existen-
zieller Selbstreflexion, ohne in eine Bekenntnisliteratur abzugleiten. Ein
Jahr spdter lag deine Monographie im Druck vor.™

3. Zeit nachzudenken

Unter dem Titel »Schwule Theologie — Bestandsaufnahme und Perspekti-
venc nahmst du vom 22. bis 24. Oktober 1993 im Tagungshaus Alte Villa
im westfdlischen Rheine-Mesum am ersten bundesweiten Treffen schwuler
Theologen teil. Die Teilnehmerliste fiihrte einige Wegbegleiter auf, welche
zum Teil bis heute das Projekt »WEerksTATT ScHwuLe THEoLOGIE« produktiv und
mit grollem personlichen Engagement begleiten: Michael Brinkschréder, Ste-
fan Zacharias, Titus Neufeld, Georg Trettin, Thomas Wagner, Norbert Reck,
Wolfgang Schiirger und Rinse Reeling Brouwer. Solche Theologie war nach
Ansicht der Seminarbesucher not-wendend geworden, da sie einen Zustand
tberwinden sollte, in welchem die vorherrschenden kirchlich-theologischen
Diskurse Schwule zum Objekt machten. Sie wurde als eine Befreiungsthe-
ologie interpretiert, die sich zunichst von der Theologie in ihrer zwangs-
heterosexuellen Auspréagung zu befreien hatte, und das mit theologischen
Mitteln. Es musste eine Theologie sein, die mit der Selbstverstindlichkeit be-
ginnen sollte, dass Schwule Subjekte der Theologie seien und die eine neue
Dimension der Reflexion iber das Verhiltnis von Christsein und Schwulsein
ertffnete.”” Du selbst verfasstest neben einem Arbeitsgruppenprotokoll un-

Vgl. Christian J. Herz, Diese Liebe ist mein Leben. Historisch-phanomenologische
Analyse und theologisch-ethische Betrachtung zur Homosexualitit im Mann,
Freiburg i.Br. 1994,

Vgl. Martin Hiittinger, Eine antike (aber keine antiquierte) Sehhilfe fiir den »Knick
in der Optik¢. In: WeSTh 4 (4/1997) S. 201-204.

Christian J. Herz, Ikaros — wohin fliegst du? Aus der Geschichte der Homosexua-
litédt und dem Erleben eines betroffenen Theologen, Miinchen 1995.

Vgl. Michael Brinkschréder, Vorwort. In: Ders. (Hg.), Schwule Theologie — Be-
standsaufnahme und Perspektiven, Miinster 1994, S. 6-9; hier: S. 6.



Martin Hiittinger: Biographische Zeitenwende 209

ter der Leitung von Wolfgang Schiirger einen Artikel mit dem Titel >Schwule
Hermeneutik¢. Darin schriebst du, dass die raum-zeitliche Distanz des zeit-
genossischen Lesers der Heiligen Schrift zum biblischen Verstehenshorizont
die Wahrnehmung der Kontextverschiedenheiten zum Heute erfordere. Auch
sei die Relevanz der Schrifttexte fiir einen Dialog zu hinterfragen. Sollte die
Bibel hinsichtlich der Homosexualitat einen blinden Fleck haben, waren ihre
Sentenzen zu dieser Sache nicht normativ, sondern etwas kontextuell Be-
grenztes."” Eine konstitutionelle Liicke wére gegeben, wenn zentrale Lebens-
erfahrungen von Menschen und schwule Identitét nicht vorkommen wiirden.
Jedoch fanden sich in der Bibel Erfahrungen des Anders-seins und des Sich-
unterscheidens.'® So basiere die Heilung eines Blindgeborenen« (Joh 9,1-41)
historisch-kontextuell auf der Ausgrenzungserfahrung der johanneischen und
judenchristlichen Diasporagemeinde und deren Rechtfertigungsnoten ge-
geniiber der Synagoge. Die erlebte Ausgrenzung war von den urchristlichen
Redakteuren des Evangeliums theologisch in der Metapher vom Licht, von
den Sehenden und Blinden aufgearbeitet worden. Die Umkehrung der Plau-
sibilitdten stand zur Debatte: Wissende und Sehende konnten fiir die himm-
lische Wirklichkeit und das Heilswirken Gottes selbstredend blind sein. Ein
emanzipatorischer Prozess war auf diese Weise in Gang gesetzt worden.'” In
der »Badischen Zeitung« vom 26. Juli 1994 rekurriertest du auf diese johan-
neische Ausgrenzungserfahrung, als du unter der Uberschrift »Unhaltbare
Scheinargumente« die Diskreditierung Homosexueller durch den Freiburger
Erzbischof Oskar Saier publik machtest und tadeltest.'®

4. Zeit zu sprechen

Wahrend deines Zivildienstes bei der AIDS-Hilfe Miinchen vom 1. Marz
1995 bis 31. Mai 1996 und deines Diplomstudiums an der Bayerischen Be-
amtenfachhochschule fiir 6ffentliche Verwaltung in Hof in den Jahren 1996
bis 1999 hieltest du eine Reihe von Vortragen zum Thema >Homosexualitat
— Theologie — Katholische Kirche«." Du referiertest Uber Identitdt und An-
ders-sein, kirchliche Heimatlosigkeit, populistische Siindenbock-Reflexe,
Verweigerungsgeschichte in Kirche, Gesellschaft, Medizin und Naturwis-

> Vgl. Christian J. Herz, Schwule Hermeneutik. In: Michael Brinkschroder (Hg.),
Schwule Theologie — Bestandsaufnahme und Perspektiven, Miinster 1994, S. 49-
62; hier: S. 52f.

65 Ebd SE531

155 Ebd S 60:62:

% Vgl. Christian J. Herz, Unhaltbare Scheinargumente. In: Badische Zeitung Nr. 170
v. 26.07.1994.

9 Christian J. Herz, Vortrag: >Du bist nicht normal! Theologisch-ethische Bemer-
kungen zur Homosexualitdtc v. 26.09.1995, Pfarrheim St. Michael, Sonthofen.
— Ders., Vortrag: »Vom andern Ufer. Schwule fordern Heimat in der Kirche« v.



210 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

senschaften sowie (iber biblische Identifikationslinien. Es war deine Art des
schwul-theologischen aggiornamentos hinein in die Hetero-Sektion kirch-
licher Pastoralfelder. Zudem engagiertest du dich seit Januar 1993 in der
Okumenischen Arbeitsgruppe Homosexuelle und Kirche (HuK) e.V. auf Re-
gional- und Bundesebene. Unzahlige Treffen, Kirchen- und Katholikentage
hast du selbst mitorganisiert, auf Podien diskutiert und Aufklirungsarbeit am
HuK-Stand geleistet. Als im Mai 2001 dein iiberbordendes Arbeitspensum
Einschnitte notwendig machte, kiindigtest du deine Mitgliedschaft, um Krifte
fiir die »WERksTATT ScHwuLt THeoLOGIE« biindeln zu kénnen.

5. Zeit zu schreiben

Bereits im ersten Jahr ihres Erscheinens schriebst du einen Grundsatzartikel
fiir die WerkstatT, in welchem du die theologischen Innenansichten eines
homosexuellen Artgenossen unter die Lupe nahmst.?* Du lieBest dich inspi-
rieren von den Seminaren »>Schwule Theologie« in Rheine-Mesum und pu-
bliziertest Restimees und Reflexionen.?' Ein personliches Anliegen war dir
das Ordensleute-Heft, das du redaktionell mit Bravour realisiertest und mit
einem dir eigenen Fingerspitzengefiihl gegeniiber der besonderen Klientel
betreutest. Dein Uberblicksartikel skizzierte prospektive Aspekte, Desidera-
te und Postulate, welche des Nachdenkens wert bleiben werden.?? Als im
Spatsommer 1999 Norbert Reck die redaktionelle Arbeit, Layout-Erstellung
und Aboverwaltung abgab, hast du auf meinen Rat hin diese Kernerarbeit
tibernommen. Die vierte Jahresausgabe lag schon in deiner Verantwortung,?>
Die WerkstaTT erhielt eine moderne Abonnentenadministration, Umschlag
und Aushénger wandelten sich zu einer auflagensteigernden Optik und die
dkonomischen Fundamente wurden zukunftsfahig stabilisiert. Wie viele Tage
und Nachte eiserner Arbeitsdisziplin es wohl bisher gewesen sein magen?
Ich weil nur, dass Jesus den »klugen Verwalter« eigens gelobt hat. Dass du
das Briefing vieler Autoren wahrgenommen und kontinuierlichen Kontakt

22.05.1996, Hochschulgemeinde der Fachhochschule Landshut. — Ders., Le-

sung: »lkaros — wohin fliegst du?c v. 26.05.1997 im Cafe Regenbogen, Miinchen.

— Ders./Martin Hiittinger,Konzert: :Lippen-Bekenntnisse. Lampenfieber im rosa-

roten Kulturbeute(l): sprachlich gepflegt und musikalisch bedient: v, 11.06.1998,

Alte Ziegelei, Mainz (93. Deutscher Katholikentag v. 10.-14.06.1998).

Vgl. Christian ]. Herz, Diese Liebe ist mein Lebenc. Visionen schwuler und lesbi-

scher Christinnen. In: WeSTh 1 (4/1994) S. 2-18.

' Vgl. Christian J. Herz, Wie schwul ist die Bibel? In: WeSTh 4 (1/1997) S. 39-43.
— Ders., Last und Lust der Bilder. In: WeSTh 7 (4/2000) S. 331-333.

> Vegl. Christian J. Herz, »In Widerspruch verfingt sich unser Denkenc. In: WeSTh 9

(3/2002) S. 274-281.

Siehe Impressum. In: WeSTh 6 (4/1999), Sodomiter — Verwerfungen der Kirchen-

geschichte, S. 226-315; hier: S. 227.

20

23



Martin Hiittinger: Biographische Zeitenwende n

per E-Mail und Briefpost zu Abonnenten, Theologen aller Coleur, Instituten,
Universitdten, Einzelkunden und Interessierten gehalten, sowie einen we-
sentlichen Anteil an der Verwirklichung der Homepage geleistet hast, soll
nicht unerwdhnt bleiben. Es war und ist Ausdruck deines personlichen Enga-
gements fiir die schwule Theologie.

6. Zeit zu handeln

Im Frithjahr 2001 salen Gerhard, Michael, du und ich im Wohnzimmer
unserer Wohnung, die schon oftmals fiir die Arbeit der Redaktion zur >WEerk-
sTATT« wurde, zusammen und planten die Griindung einer Queer-Gemeinde.
Es entsprach einer inneren Logik und Stringenz, dass sich aus der theolo-
gisch-wissenschaftlichen Auseinandersetzung eine liturgisch-pastorale Praxis
in Miinchen entwickeln musste. So war es das Verdienst von Gerhard und
Michael, Bruno, Monika und Christina, dass der Wunsch nach einem eige-
nen Queer-Gottesdienst in der Pfarrei St. Stephan in Neuperlach/Miinchen
am 10. Mdrz 2002 Wirklichkeit werden sollte. Du entwarfst die Flyer und
hast so manche Eucharistiefeier mit mir musikalisch umrahmt. Auf diese
Weise konstituierte sich an jedem zweiten Sonntag im Monat eine religiose
Heimat, in der die sexuelle Orientierung als wichtiger Aspekt und Erfah-
rungshorizont in den gréReren Zusammenhang von Leben, Kreuz und Aufer-
stehung Jesu gestellt werden durfte.

Auch die interdisziplindre Zusammenarbeit mit den schwulen Histori-
kern Miinchens (:Forum Homosexualitit und Geschichte Miinchen«) seit
dem Herbst 2001 erbrachte einen betrachtlichen Zugewinn. Gemeinsam
produzierten wir fiir die Ausstellung »Die Enterbten des Liebesgliicks. Max
Spohr (1850-1905) — Pionier schwuler Literatur¢ im Kulturzentrum Gasteig
eine zeitgenossische Power-Point-Prasentation, einen Ausstellungsband und
eine Musik-CD zu den >Rosenliedern« von Philipp zu Eulenburg.?* In der Fol-
ge dieser Kooperation, aber auch schon vor diesem Projekt, profitierten wir
von den wertvollen Forschungsergebnissen eines Albert Knoll, Wolfram Setz
oder Thomas M. Briistle.

Nicht zuletzt investiertest du einen Teil deiner Zeit in die Arbeit des Vor-
stands des eingetragenen Vereins Schwule Theologie AG.

#* Dazu: Albert Knoll, Martin Hiittinger, Christian J. Herz, Thomas Briistle (Hg.), Die
Enterbten des Liebesgliicks. Max Spohr (1850-1905). Pionier schwuler Literatur
(Splitter 8, Materialien zur Geschichte der Homosexuellen in Miinchen und Bay-
ern), Miinchen 2001. — CD: Die Enterbten des Liebesgliicks. Philipp zu Eulenburg
(1847-1921): »Rosenlieder«. Brian McNeil (Tenor), Martin Hiittinger (Klavier),
Miinchen 2002.



212 Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren

7. Zeit zu danken

Zehn Jahre schwule Theologie waren zehn Jahre Lebensweg mit dir, ver-
bunden durch eine einzigartige Liebe, Lust, Leidenschaft und theologische
Weggemeinschaft. Sie wurde ein essenzieller Bestandteil deines und meines
Bios. Wir verdanken dieser Theologie eine ganze Menge, jeder auf seine ihm
eigene Weise. Dir verdankt die schwule Theologie deinen unermiidlichen
und ideellen Einsatz. Mag es an dieser Stelle erlaubt sein mit paulinischer
Diktion zu sprechen: »Wer seinen Dienst gut versieht, erlangt einen hohen
Rang.« (1 Tim 3,13)

Martin Hiittinger, Dipl. Theol., tdtig als Lehrer in Miinchen. Fiir die WerkstaTT schrieb
er zuletzt »Verhiillte Kommunikation. Kirchliche Hin- und Herrichtung gleichge-
schlechtlich empfindender Kirchendiener« in Heft 1/2003.

Korrespondenz tiber die Herausgeberanschrift.



Geschaffen in Gottes Bilde 213

Offepé/\x/erkéfa tt

Geschaffen in Gottes Bilde ~

Ein katholischer Priester bricht das Schweigen

CH WUSSTE von meiner Berufung zum Priestersein, ehe ich von mei-

nem Schwulsein wusste. Meine junge Seele wurde vom sakramentalen
Geheimnis stark angezogen. Die Akzeptanz, die ich in meiner Heimatpfar-
rei erlebte, sowie die Fiirsorge und Aufmerksamkeit, die sowohl jiingere als
auch dltere Priester mir zukommen lielen, iiberzeugten mich schon in jun-
gen Jahren davon, dass ich mein Leben im priesterlichen Dienst verbringen
wiirde. Das Aufregende, das Komplexe und das Schone an meiner Sexualitat
entdeckte ich erst zu einem spateren Zeitpunkt, da alles in mir — Korper,
Geist und Seele — bereit war, eines der tiefsten Geschenke Gottes zu erkun-
den und zu verstehen.

Ich wusste also, dass ich zum Priestertum berufen war, schon bevor ich
wausste, dass ich schwul war. Eben deshalb befremden mich die neueren Aus-
sagen aus Rom und anderswo, die erkldren, Homosexuelle seien als Priester
ungeeignet. Da frage ich mich: »Wieso denn?«

Zwar werde ich traurig und zornig, wenn ich so viele Stimmen hore, die
mich als Priester disqualifizieren. Uberrascht bin ich aber eigentlich nicht.
Ich habe ja erlebt, wie selbst die liebevollsten Menschen intolerant wurden,
als das Thema Schwulsein erwdhnt wurde. Einmal wollte ich meiner Mutter
von meiner pastoralen Arbeit unter schwulen und lesbischen Studentinnen
an einem benachbarten College erzihlen. lhre einzige Antwort war: »Solche
Leute hasse ich!« Ein anderes Mal outete ich mich bei einem Pfarrer, den
ich wie einen Vater liebte. Da sagte er blof: »Merkwiirdig, so siehst du doch
nicht aus!«

Nein, tiberrascht bin ich nicht. Ich glaube sogar, dass ich solche bischof-
lichen Worte schon seit einiger Zeit erwartet habe. Aber doch: Die Aussage,
dass ich als Priester ungeeignet sei, verletzt und verunsichert mich. Sollte
Rom beschliefen, dass kein Homosexueller geweiht werden soll, dann wire



214 Offene Werkstatt

ich unwillkommenes Mitglied einer Bruderschaft, die sich als eine Gruppe
von Mannern definiert, die sexuell von Frauen angezogen werden.

Wie aber wurde ich zugelassen? Warum geht es mir jetzt wie dem Gast,
der ohne das vorgesehene Festkleid am Hochzeitsmahl teilnehmen wollte?
Ich wurde vor 25 Jahren zum Priester geweiht. Warum wurde ich nicht recht-
zeitig an der Tlir zum Hochzeitssaal aufgehalten?

Waihrend meiner Jahre im Priesterseminar setzte ich mich mit der Frage
meiner gleichgeschlechtlichen sexuellen Anziehung auseinander. Ich fragte
mich, ob es mir im Lichte der diesbeziiglichen Lehre der Kirche tiberhaupt
moglich sei, meine Berufung zu bejahen. Ich erlebte mich als von Gott be-
rufen. Offensichtlich teilten viele andere diese Uberzeugung — meine Fa-
milie, meine Freunde, einige Priester, die ich kannte, sowie die Professoren
im Priesterseminar. Es blieb aber die Frage: Wiirde ich ein glickliches und
sinnvolles zoélibatares Leben im Dienst des Nachsten fiihren konnen, wenn
mir bewusst war, dass die Kirche, der ich dienen wollte, eine wesentliche
Dimension meiner Person als »prinzipiell ungeordnet« ansah?

Immer neue Fragen stellten sich unterwegs. Jedes Mal aber half mir der
Spiritual des Priesterseminars. Ein Priester begleitete mich zwei Jahre lang
mit der stindigen Aufforderung, die Rolle meiner Sexualitit in meinem
Selbstbild sowie in meinen Beziehungen zu anderen Menschen richtig ein-
zuschdtzen. Das Gebetsleben im Priesterseminar, die Ratschldge, die ich von
Beichtvitern und anderen Priestern bekam, sowie die Unterstiitzung seitens
meiner Mitstudenten, waren Quellen der Kraft und der Akzeptanz, deren ich
bedurfte, um den Weg zur Priesterweihe fortzusetzen.

Da begreife ich einfach nicht, warum diejenigen, die gegen die Weihe
von Schwulen auftreten, behaupten, das Leben in einem Priesterseminar
wiirde ein keusches Leben erschweren (vgl. Andrew R. Baker, »Ordinati-
on and Same-Sex Attraction,« America, 30. September 2002). Zahlreiche
Artikel und Biicher ermutigen diejenigen, die in Ubereinstimmung mit der
kirchlichen Lehre bzgl. der Homosexualitdt leben mochten, ein kriftiges
Gebetsleben zu pflegen, die Unterstiitzung eines Spirituals zu suchen, und
in einer Gemeinschaft zu leben, die die Lehre der Kirche bekriftigt. Die An-
nahme, der ausschlieflich mannliche Lebensraum eines Priesterseminars
misste Schwulen mit standigen Versuchungen konfrontieren, ist geradezu
lacherlich. Dann misste man ja den Schluss ziehen, das Héren der Beichte
in einem Frauenkloster sei fiir einen heterosexuellen Priester eine Quelle der
Versuchung, die er folglich meiden solle.

Woher aber kommt diese gingige Reduzierung der Sexualitit auf einen
Trieb? Warum sehen wir sie nicht eher im gréReren Zusammenhang der Be-
ziehungen einer ganzen Person — mit Kérper und Intellekt und Geist?

Freilich tauchen tatsidchlich gewisse Probleme in einigen schwulen Bio-
grafien auf; hier erwdhnt Baker Depressionen sowie die Abhingigkeit von



Geschaffen in Gottes Bilde 215

Drogen bzw. von Sex. Mich stort aber die Annahme, dass es zwischen diesen
Phanomenen und der Homosexualitit einen wesentlichen Zusammenhang
gibe. Sind diese nicht eher als das Ergebnis einer schwach herausgebildeten
sexuellen Identitdt zu bewerten?

Es leuchtet ja durchaus ein, dass ein schwuler Mann, welcher im Aus-
gangspunkt seine Sexualitdt als »ungeordnet« betrachtet — eben weil (laut Ba-
ker) »sie auf ein korruptes Ziel hingeordnet sei« und »niemals im Stande sein
konne, das Bild Gottes darzustellen oder einen Beitrag zum Wohl der Person
bzw. der Gesellschaft zu leisten« — fiir soziale Anpassungsschwierigkeiten
bzw. fiir Depressionen pradisponiert wire. Doch stammen solche ungesun-
den Einstellungen und selbstzerstérerischen Verhaltensweisen nicht von der
sexuellen Orientierung an sich, sondern vielmehr von dem zerstérerischen
Selbstbild, welches Gesellschaft und Kirche dem Schwulen aufoktroyieren.
Glaube ich allen Ernstes, dass meine gottgeschenkte Sexualitit ungeordnet
sei, wie sollte dann ein vertrauensvolles Verhiltnis der Liebe zu dem mich so
(und nicht anders!) ordnenden Gott gelingen?

Ein zolibatdres Leben wischt unsere Sexualitat nicht aus. Vielmehr fordert
es heraus, unsere ganze beziehungsmafige Energie (sei diese nun hetero-
oder homosexuell) in den liebenden seelsorgerlichen Dienst hineinstromen
zu lassen. Diese beziehungsmaRige Energie drickt sich nicht nur im Ge-
schlechtsverkehr aus! Vielmehr bedeutet sie das Engagement des ganzen
Selbst in der Beziehung zum Anderen. Und eben deshalb verstehe ich nicht,
warum Baker und andere Verfasser, die ihre diesbeziiglichen Meinungen so
lautstark dullern, die Sexualitat lediglich als eine Frage der physischen An-
ziehung begreifen.

Meine 25 priesterlichen Jahre waren Jahre der Herausforderung, aber
auch Jahre der Gnade, in denen ich am Geheimnis des menschgeworde-
nen Gottes teilhaben durfte. In Jesus wurde dieser Gott sichtbar, und er lebt
weiterhin in seiner Kirche und durch sie. Die Person des Priesters wird dazu
berufen, die selbstlose und keusche Liebe Christi denjenigen zu offenbaren,
denen er dient. Tut er dies etwa, weil er heterosexuell ist? Nein, er tut dies,
weil er bereit ist, immer neu die Giite der Menschen zu bekréftigen, die im
Bilde Gottes geschaffen wurden. Er lddt sie ein, die Botschaft des Evangeli-
ums zu leben, auch wenn ein solches Leben Missverstandnisse, Herausfor-
derung und Opfer verlangt.

Mit der Zeit ist mir klar geworden, dass ich als Priester effektiv bin, nicht
trotz meines Schwulseins, sondern oft gerade deshalb, weil ich schwul bin.
Nattirlich weif3 ich, dass viele mit einer solchen Behauptung nichts anfangen
konnen. Moglicherweise hat dies mit Verfassern wie George Weigel (vgl. sein
Buch »The Courage to Be Catholic«) zu tun. Laut Weigel gibe es namlich nur
zwei Arten von Homosexuellen, d.h. die »Schwulen« (»ein Mann, der in sei-
nen homoerotischen Begierden das Zentrum seiner Personlichkeit und seiner



216 Offene Werkstatt

Identitdt sieht«) und diejenigen, die erkannt hitten, dass ihre homosexuellen
Begierden »ungeordnet« seien.

Eine derartige Analyse konfrontiert die homosexuelle Person mit zwei Al-
ternativen: Promiskuitdt oder Selbstverleugnung. Nun fiihrt weder das eine
noch das andere zu einer gesunden Spiritualitit, die die Tatsache gebiihrend
wiirdigt, dass wir nach dem Bild Gottes geschaffen worden sind. Wir brau-
chen eine andere Option, die die vielschichtigen Dimensionen der Sexua-
litit benennt und die grenzenlose Liebe Gottes zu seinem Geliebten reflek-
tiert. Es gibt ja keine »allgemeine« géttliche Liebe. Gott liebt jeden geliebten
Menschen mit einer einzigartigen und eiferstichtigen Liebe. Einzigartig ist
demnach auch die antwortende Liebe des Menschen auf die Gnade Gottes.
Und diese Liebe baut auf die Natur des Finzelnen, sei nun diese eine hetero-
oder eine homosexuelle Natur.

Die amtliche Lehre der Kirche verneint eine solche Moglichkeit fiir Ho-
mosexuelle. Daher ist es durchaus verstandlich, dass es ihnen gar nicht leicht
wird, zu glauben, dass sie Gottes Ebenbild sind, dass sie gut sind, oder dass
die kirchliche Lehre das Fundament einer gesunden, gnadenvollen Spiritua-
litdt sein konnte.

Wie traurig, dass gerade die Amtstrager der Kirche, die ich liebe, das
grolte Hindernis zur Akzeptanz dieses Gutseins geschaffen haben, indem sie
verlangen, dass wir uns als »ungeordnetc, als »auf ein korruptes Ziel hinge-
ordnet« betrachten. Wehe denen, die Anderen eine solche Last aufbiirden!

Es ware ein trauriger Tag fiir mich, wenn die Amtstrager sich entschlieffen
wiirden, die Priesterweihe von schwulen Mannern zu verbieten. Aber auch
fiir die ganze Kirche ware es ein trauriger Tag. Viele von uns wiirden namlich
lautlos verschwinden, obwohl Gott uns zu diesem Dienst berufen hat, und
wir selber diesen priesterlichen Dienst lieben. SchlieRlich wiirde ja die ei-
gene Selbstachtung verlangen, dass man eine solche irrige Entscheidung des
Lehramtes nicht akzeptierte.

Die kirchlichen Behorden wiirden einen solchen Schritt kaum zur Kennt-
nis nehmen. Oder vielleicht waren sie sogar erleichtert? Diejenigen aber,
die unseren priesterlichen Dienst geschitzt haben, wiren traurig, weil ihr
geistliches Wohl von den Bischifen derart missachtet wiirde. Die Amtstriger
der Kirche haben von Christus die Vollmacht empfangen, Entscheidungen zu
treffen. Da aber hitten sie — noch einmal — bewiesen, dass sie unfahig sind,
Entscheidungen gemal des Geistes und des Herzens Jesu zu treffen.

Text eines anonymen Priesters, verdéffentlicht in Commonweal, einem katho-
lischen Magazin in Grofibritannien, aus dem Englischen tibersetzt von Brian
MeNeil.



Schwuler Midrasch

217

Queer

Verweise

Schwuler Midrasch

er Midrasch, wie er auch im

Talmud und im Neuen Testa-
ment an vielen Stellen vorkommt,
ist eine knappe Auseinandersetzung
mit biblischen Worten und Versen,
deren Leerstellen und Widerspriiche
aus einer subjektiv-zeitgendssischen
Perspektive heraus aufgefiillt werden.
Der »Schwule Midrasch« will keine
wissenschaftliche Exegese sein, son-
dern versucht, ratselhafte Stellen zu
klaren und dabei die Frommigkeit
von Schwulen zu sensibilisieren.

#7

»'* Nicht um euch bloRzustellen,
schreibe ich das, sondern um euch
als meine geliebten Kinder zu er-
mahnen. Hattet ihr ndmlich auch
ungezihlte Erzieher in Christus,
so doch nicht viele Viter. Denn in
Christus Jesus habe ich euch durch
das Evangelium gezeugt. '*Darum
ermahne ich euch: Werdet meine

Nachahmer! "Deswegen habe ich
euch Timotheus geschickt, der mein
geliebtes und treues Kind im Herrn
ist, der euch an meine Wege in
Christus Jesus erinnern wird, wie ich
uberall in jeder Gemeinde lehre. "®In
der Annahme, dass ich nicht selber
zu euch komme, haben sich zwar
einige wichtig gemacht. “lch werde
aber bald zu euch kommen, wenn
der Herr will. Dann werde ich diese
Wichtigtuer nicht auf ihre Worte prii-
fen, sondern auf ihre Kraft. *°Denn
nicht in Worten erweist sich das
Reich Gottes, sondern in der Kraft.
2IWas wollt ihr? Soll ich mit dem
Stock zu euch kommen oder in Liebe
und im Geist der Sanftmut?« (1 Kor
4,14-21).

Ein Kind kann viele Padagogen ha-
ben, aber nicht viele Viter. Paulus ist
Vater der Christen in Korinth. Daran
erinnert sie Paulus in seinem Brief,
den er zur Mahnung nach Korinth
schreibt. Wodurch ist Paulus ihr Va-
ter? Wie hat Paulus seine Kinder ge-
zeugt? Ein Vater braucht zum Zeugen



218

von Kindern seinen Samen und eine
Frau, Paulus braucht das Evangelium
und Christus Jesus. Das Wort des
Evangeliums ist der Same, mit dem
er seine geliebten Kinder gezeugt
hat. Das Evangelium, das Paulus
verkiindet, ist mehr als nur ein ein-
faches Wort; in ihm steckt eine be-
sondere Kraft, die Paulus zum Vater
werden liel8.

Die Frau, in der dieser Samen zu
Kindern heranwachst, ist Jesus Chris-
tus. Ist Jesus Christus also Frau und
Mutter gewesen? Nein, Jesus war
keine Frau, sondern ein Mann!

Dass homosexuelle Eskapaden
in der messianischen Familie liegen
ist seit langem bekannt. Schon der
Stammvater des Geschlechts, aus
dem der Messias hervorgegangen
ist, nahm es mit der geschlechtlichen
Ordnung nicht so genau und cruiste
gerne mal auf den Feldern vor der
Stadt, um dort Jonatan zu treffen.
Aulerdem hatte der groBe Philo-
soph Sokrates der Welt bei einem
Abendmahl in Athen erklirt, wie
der Eros zwischen zwei Mainnern
der Zeugung und Fortpflanzung im
Schénen diene. Wieso sollte es fiir
Paulus daher spektakulir sein, dass
auch aus seiner Liebe mit Christus
Kinder hervorgegangen sind?

Aber was heilt das schon? Um
dieser geschlechtlichen Eigenart des
Messias Beachtung zu schenken, hat
Paulus als alleinerziehender Vater
keine Zeit, denn sein Gottergatte
ist nicht mehr da und man kann nur
hoffen, dass er bald wiederkommt.

Seine Sorge ist nicht die Herkunft,

sondern die richtige Erziehung ihrer
gemeinsamen Kinder. Da die Kinder

QueerVerweise

aufmiipfig und ungehorsam sind,
muss der Vater die Richtlinienkom-
petenz fiir ihre gute Erziehung selbst
durchsetzen. Die Padagogen kénnen
diese Verantwortung nicht tiberneh-
men, da es nicht ihre eigenen Kinder
sind. Sie sind nur Sklaven, die darauf
achten, dass die Kinder sicher zur
Schule gelangen.

Da wenigstens einer seiner Soh-
ne, Timotheus, sich als brav und treu
erwiesen hat, kann Paulus ihn zu sei-
nen kleinen geistlichen Briidern und
Schwestern nach Korinth schicken,
damit er ihnen den Weg weist, der
sie wieder zum Reich Gottes hin-
fiihrt. Aber vorsorglich fiir den Fall,
dass das nicht hilft, stellt Paulus die
Korinther vor die Wahl, ob sie bei
seiner Riickkehr lieber den Stock
oder einen sanftmiitigen Vater erle-
ben wollen. Er weil: Priigel tut auch
geistlichen Kindern weh.

Dann aber wire er ein Vater, des-
sen Erziehungsmethoden besser kei-
ne Nachahmer finden sollten. Sollte
er also nur einen geistlichen Stock
gemeint haben?

Michael Brinkschréder



kurz & gut

219

kurz & gut,
Wilhelm. ..

. waren in Goethes beriihmtem
Roman die einleitenden Worte
Werthers an seinen (Brief-) Freund,
um ihm klipp und klar von seiner
Liebe zu berichten. Ebenso soll diese
Rubrik allen die Moglichkeit geben,
sich klipp und klar mit Kommenta-
ren, Fragen und kurzen Berichten
zu Wort zu melden — wenn man
z.B. keine Zeit hat fir ausfihrlichere
Abhandlungen, aber dennoch nicht
schweigen will.

Schwule Priester

Es war erfreulich, dass lhr das Thema
schwule Ordensleute im Heft 3/2002
mit sehr personlichen Beitragen an-
gemessen aufgearbeitet habt. Offen-
sichtlich erschlieft kaum jemand in
der WerksTATT dieses Thema anders
als durch den Filter der eigenen Bio-
graphie und Betroffenheit.

Ich denke allerdings, dass die
Ordensleute den kirchlichen Laien-

angestellten und uns Didzesanpries-
tern einen wesentlichen Punkt vor-
aus haben. Auf einen Ordensmann
kann die kirchliche Administration
viel schwerer disziplinierend zu-
greifen! Fir einen von der HuK und
der Aidshilfe vorbereiteten 6kumeni-
schen Gottesdienst zum Welt-Aids-
Tag haben wir nicht ohne Hinterge-
danken bei den Franziskanern ange-
fragt. Ubrigens war die BegriiBung
des ungewohnten »Kundenkreises«
durch den Gardian auBergew&hn-
lich herzlich.

Was uns schwule Weltpriester
angeht, so machen mir gewisse
Vorgange aus jlingster Zeit erheb-
liche Bauchschmerzen. Ich fiirchte
namlich, dass »es« jetzt leichter zur
Waffe gemacht werden kann, so-
wohl von Seiten der Administration
wie von Seiten des »sensus Ecclesiae
des glaubigen Volkes«. »Wer den
Hund werfen will, findet auch einen
Stein.« Schwul zu sein wére egal, ob
offen oder nicht, eine Steilvorlage fiir
jeden, der mit einem Priester ganz



220

andere Straufe auszufechten hat.
Wenn es sich um Dinge handelt, die
eigentlich nicht reichen, um einen
Priester zu disziplinieren, so kann
man mit dem Hinweis auf die »siind-
hafte Einstellung« die kirchlichen Be-
horden zum Eingreifen zwingen und
sich im rechten Moment als Retter
des wahren Glaubens aufspielen.

Bei den regelmadBigen Kurstreffen
meines Weihejahrgangs kommt das
Thema Homosexualitdt immer auf
den Tisch. Nach meiner privaten Ein-
schdtzung ist JEDER von uns schwul,
aber nur wenige konnen sich selbst
in unserm Kreis so eindeutig aullern,
dass »es« sicher ist. Wir stammen ja
alle noch aus einer Generation, die
nach jeder Selbstbefriedigung Hol-
lenqualen ausgestanden hat, weil
man mit einer schweren Siinde nicht
in den Himmel kommen kann. Und
selbst wenn man vorher beichtete,
folgte die Kommunion ja nicht auf
dem Fulle, so dass es dazu kommen
konnte, dass man »unwiirdig« zur
Kommunion ging und Gottesraub
begangen hatte, also eine noch
schrecklichere schwere Siinde. Da-
her muss ich bei aller Verschirfung
in der jlingsten Zeit durch die Kéln-
dominierte Fraktion der Deutschen
Bischofskonferenz (DBK) doch fest-
stellen, dass sich Veranderungen im
Umgang mit der Sexualitit ergeben
haben, die keine Schwulenhatz
mehr riickgangig machen kann,
selbst wenn sich Kirchenfundis da-
ran beteiligen, die sich dafiir segnen
und auf eine gottliche Sendung be-
rufen.

QueerVerweise

Von einem Mitglied der DBK
weils ich, dass es eine — nirgendwo
schriftlich niedergelegte — Marsch-
richtung der DBK gibt, schwule
Priester zu dulden, solange sie sich
nicht outen, aber mit allen Mitteln
zu verhindern, dass sich unter den
Priestern schwule Netzwerke bilden.
Eine Beteiligung an einer Gruppe
schwuler Priester dirfte nicht ohne
Folgen bleiben. Es gab in meinem
Bistum schon einmal so eine Grup-
pe, aber die Mehrzahl der meist
jlingeren Priester, die ich auf diese
Weise kennen gelernt habe, sind
heute nicht mehr im Amt. Es wiren
dies schon zwei Themenhefte: eines
tber Priester, die im Amt bleiben, ein
anderes (iber solche, die sich nicht
im Amt halten konnten.

Neuerdings treibt die deutschen
Bischofe die Sorge um, dass die Or-
den von Schwulen »unterwandert«
sein konnten, dass »normale« junge
Menschen deswegen nicht mehr in
ein Kloster gingen, weil sie dort der
schwulen Subkultur nicht mehr aus-
weichen konnten. Vor allem drohe
das Zeichen des Zolibates umzukip-
pen, wenn das Priesteramt mehrheit-
lich von Schwulen ausgeiibt wiirde,
die dort eine Zuflucht finden vor
dem gesellschaftlichen Druck zu he-
terosexueller Betdtigung. Man redet
von Transparenz und fiirchtet doch
nichts mehr als Unbefangenheit.
Interessanterweise  behauptet ein
deutscher Konviktsdirektor immer:
Homosexualitit kame im Konvikt
nicht vor. Ob die wohl erst mit der
Weihe aufbricht?

Ein 1 Mitglied der DBK fuhr eine
ganz pragmatische Linie: Homo-



kurz & gut

sexualitat ist kein Weihehindernis,
wenn der Mann den ernsthaften Wil-
len hat, auch auf seine Weise den
Zolibat zu halten. Das war fir mich
eine vertretbare Position, insofern ist
es schade, dass er nicht mehr in der
DBK ist.

Mir scheint, dass sich die Bi-
schéfe nun auch von Rom und der
Medienéffentlichkeit unter Druck
gesetzt fiihlen, so dass sie beweisen
wollen, dass sie jede Gefahr eines
sexuellen Missbrauchs durch Priester
im Keime ausmerzen wollten. Es gab
da eine Sendung zu diesem Thema
auf Phoenix, wo Kardinal Lehmann
ganz offen sagte: »Wir haben bisher
zu wenig zwischen Paderastie, Pa-
dophilie, Ephebologie und Homose-
xualitat differenziert.« Das verrit ein
gefdhrliches Denken. Uneingestan-
denermallen gibt er damit zu, dass
beim Wort »schwul« in seinem Kopf
ein ganz anderer Film ablief, der den
Schwulen jede Perversion unterstellt
bis hin zu kriminellen Handlungen.
Wenn man mal auflisten wiirde, wie
viele Vater, Trainer, Lehrer, Offiziere
sexuelle Begegnungen mit Unterge-
benen oder Minderjdhrigen unter-
halten oder sich wiinschen und wie
viele davon heterosexuell veranlagt
sind, wird klar, dass eine Hatz auf
schwule Priester und Panik durchaus
unangebracht sind.

Ich m6chte noch eins drauflegen:
Leider ist die WerksTATT auch nicht
ganz frei davon, jeden maoglichen
Fall einer sexuellen Aktivitdt zwi-
schen einem Minderjdhrigen und ei-
nem Priester sofort mit dem Adjektiv
»verbrecherisch« zu belegen. Ohne

21

einzelne Vorgdnge meinerseits zu
beatifizieren frage ich mich aber
doch, was diese Redeweise flir eine
Artvon »political correctnes« ist. Wa-
rum muss man bei jeder Erwdhnung
eines Vorgangs seine Abscheu sofort
dazu geben? Mir scheint: Unsere
Gesellschaft, die inzwischen keine
sexuellen Tabus mehr hat, braucht
Stindenbdcke. Wer seine Frau re-
gelmalig betriigt, wer auf safer sex
pfeift, auch er braucht noch jemand
auf den er heruntersehen kann: »so
schlecht bin ich noch lange nichtx.
Was liegt da niher als alles, was mit
Schuld zu tun hat, auf die Outlaws
abzuladen, zumal wenn sie zu einer
Organisation gehoren, die in keinem
Punkt so klar spricht wie in puncto
sexus, ohne sich selbst daran halten
zu kénnen?

Meines Wissens gibt es im »Zi-
vilrecht« des Vatikan-Staates eine
Definition Uber Kindesmissbrauch,
die das Schutzalter auf 14 Jahre fest-
setzt. Das bedeutet, dass ein grofSer
Teil der deutschen Priestern zur Last
gelegten Vorkommnisse von der ro-
mischen Sichtweise gar nicht erfasst
sind. Wir sollten also viel mehr pri-
fen, ob wir wirklich immer dasselbe .
meinen, wenn wir tUber das schein-
bar selbe sprechen.

Ich bin der Meinung, dass zu den
Aufgaben der Kirche durchaus eine
lebbare Sexualmoral gehort. D.h.
auch fiir Schwule gelten die Gesetze
der Liebe, die den anderen nie zum
bloRen Wegwerfwerkzeug degradie-
ren (wix und weg). Nun aber sind
viele moralische Dinge in der Kirche
zu biologistischem Anti-Sexismus
verkommen. Wenn Wiederverhei-



222

ratete versprechen, dass sie »wie
Bruder und Schwester zusammen
leben«, konnen sie mit dem Segen
der Kirche zur Kommunion. Be-
kommt hier nicht der »Verzicht auf
genitale Sexualitit« einen Rang, der
ihm wirklich nicht gebiihrtz Wenn
»nichts passiert«, keine Schwan-
gerschaft eintritt, unterstellt man
jedem Priester, dass er mit seiner
Haushdlterin ein »keusches« Leben
fihre. Sogar den Priesteramtskandi-
daten wird empfohlen, einen Kreis
guter Freunde zu haben, nur wenn
es dann zwischen den Beinen juckt,
wird daraus ein Verhiltnis, das sogar
im Nachhinein die Giiltigkeit der
Weihe in Frage stellen kann.

Das Zusammenleben im Orden
wird unter der fiktiven Vorausset-
zung der blo sexuellen Enthalt-
samkeit durch ein Geliibde vor dem
Altar geadelt. Dagegen soll es keinen
Segen wert sein, wenn sich Manner
Beistand und Fiirsorge auf Lebens-
zeit weit iiber das hinaus verspre-
chen, was die Gesellschaft an jegli-
cher Verpflichtung auferlegen kann.
Ein Segen ist doch deprekatorisch
und kein Sakrament, wie es auch
die Ordensgeliibde nicht sind. Aber
nur, weil man Schwulen unterstellt,
dass der Zweck ihres Zusammenle-
bens auch die gegenseitige Penetra-
tion einschlielt, gibt es fir sie keine
Segnung. Wer hat da eigentlich die
»schmutzigen« Gedanken?

So kann man den Menschen
nicht zu einer gegliickten Beziehung
verhelfen, d.h. die Kirche (und damit
auch ich) bleibt den Menschen die
Antwort auf das Wichtigste im Leben

QueerVerweise

schuldig, auf das, was in der Regel
auch im Aufklarungsunterricht nicht
vorkommt: die Pflege der Liebe. Mit
anderen Worten: bei der Unterdrii-
ckung der Homosexualitit in der Kir-
che geht es nicht um eine spezielle
Spielart gelebter Sexualitit, sondern
um die Sexualitdt insgesamt.

Vor allem aber: Recht herzlichen
Dank und groen Respekt vor Eurer
Arbeit. Da sie von der Kirche wohl
weniger gewirdigt werden wird,
kann man nur sagen: Vergelt's Gott!

Der Autor ist der Redaktion bekannt.

Lied der Liebe —

verstimmt?

Reaktion auf die Buchbesprechung
»Befreite Liebe rechtfertigt sich
nichts in WeSTh 9 (Heft 4/2002),
S. 449-451.

Welche Krinkung veranlasst den
sprachlich anspruchsvollen Rezen-
senten zu einem solch unfairen Ver-
riss? Die Auseinandersetzung selbst
mit den absurdesten Argumenten
ist vom Werdegang des Buches her
zu verstehen (aus der ersten Auflage
klar erkennbar: Ein synodaler Dis-
kussionsweg in der alt-kath. Kirche,
in der ein NRW-Dekan noch immer
von »Krankheit« redet. In der rém-
kath. Kirche, der ich heute wieder
angehore, sind die veralteten Aus-



kurz & gut

einandersetzungen noch aktueller!)
Gerade darauf habe ich so viele
positive Riickmeldungen bekom-
men, da eben die Perspektive des
anspruchsvollen Rezensenten nicht
die durchschnittliche Leser/innen-
Perspektive darstellt.

Pseudonym Klippdachs formuliert
am laufenden Band Kritikpunkte, die
das Buch selbst als Bescheidungen
vorbringt (so qualifiziere ich die
apologetischen Teile meines Buches
im 3. Kapitel selbst ausdriicklich als
Beispiele einer aussterbenden Vari-
ante schwuler Theologie). Eine Fort-
entwicklung kénnte er zur Kenntnis
nehmen — z.B. anhand meines Bei-
trags in Mielchen-Stehling: Schwule
Spiritualitt, Sexualitat und Sinnlich-
keit (Edition Waldschl@sschen).

Die Unterstellung, ich wirde
Lebensgeschichten instrumentalisie-
ren, ist unverschamt. In fast 15 Jah-
ren HuK- und Aids-Hilfearbeit (so-
wie 6 Jahren Krankenpflege auf einer
Aids-Station) habe ich in der Tat sehr
viele Lebensgeschichten gehort. Sie
bilden den Hintergrund meiner The-
ologie, auch wenn ich sie zuweilen
knapp aus dem Geddchtnis zitiere.
Ich habe sie nie instrumentell ge-
sammelt.

Was die Lamentos zum Pries-
ter-Kapitel nun bedeuten sollen,
verstehe ich wirklich nicht. Es sei
zu scharf, das habe ich von vielen
Priesterfreunden zu hoéren bekom-
men. Mit jedem Jahr neuer Erfah-
rungen wiirde ich es aber noch viel
scharfer schreiben.

Hatte Klippdachs nun noch das
Nachwort gelesen, wiisste er, dass
ich als politischer Christ (der sich

223

mittlerweile eben nicht mehr sehr
oft mit schwuler Theologie beschaf-
tigt) alles andere als eine privatisierte
Zukunft des Glaubens in der Aufar-
beitung von Vergangenheitslasten
etc. verfolge.

SchlieBlich erhalt der Leser die-
ser Rezension den Eindruck, das
Buch enthalte wirklich nur Apologie
und keine Perspektiven fir schwule
Befreiungstheologie (wie sie doch
andere Autoren der Werkstatt in der
Vergangenheit durchaus darin gefun-
den haben).

Kurz und gut: Lobhuddeleien
sind meist schlechte Rezensionen
— und ich hege keine papstlichen
Anspriiche. Doch diese Buchkritik
ist in vielen Teilen leider zum Car-
toon geraten — und lasst nur an eine
Querlektlire denken.

Peter Biirger

Mea culpa

Aufgrund technischer Unzuldnglich-
keiten wurden in llona Scheidles
Artikel  »(Kirchen)Geschichte :be-
lesbenc«, WeSTh 10 (Heft 1/2003),
S. 34-42, die FulRnoten nicht ab-
gedruckt. Wir bitten das Versehen
zu entschuldigen und stellen fiir
alle Interessierten auf unserer Ho-
mepage beim Link »Hintergrund«
(www.westh.de/Hintergrund/
hintergrund.html) den vollstindigen
Text im RTF-Format zum Download
und Lesen bereit.

die Redaktion



224

QueerVerweise

Es muss doch mehr
als Ehe geben

Ute Sauerbrey (Hg.):

Ein Fleisch sein. Materialien zu
Kirche und Homosexualitit,
Wichern-Verlag, Berlin 2002,
92 Seiten, 9,90 €.

Homosexuelle Christen nehmen es
auf sich, dass ihnen der Wind von
mehreren Seiten gleichzeitig ins Ge-
sicht bldst und lassen trotzdem nicht
locker. Diskussionsbeitrage und of-
fizielle Dokumente beider Konfes-
sionen wollen in diesem Biandchen
einen Uberblick (iber den theologi-
schen und pastoralen Stand des Dis-
kurses geben. Auf den zweiten Teil,
der aus Texten der Kirchen besteht,
soll auf Grund seiner Verfiigbarkeit
an dieser Stelle nicht eigens einge-
gangen werden.

Mit ihrem — herausragenden —
Beitrag »Kann denn Liebe Siinde

Biicher

Regal

sein? Gleichgeschlechtliche Liebe,
das Menschenbild und die Weiter-
gabe des Lebens« legt Klara Butting
offen, auf welche Weise Lesben und
Schwule vor das Gericht des Schrift-
beweises via Bibel gezerrt werden.
Ein antik-jidisches Ordnungsgefiige,
das in der christlichen Urgemeinde
seine Bedeutung verloren hat, um
nicht-jiidischen Frauen und Man-
nern den freien Zutritt zur Gemeinde
zu erdffnen, wird zur Ausgrenzung
von Lesben und Schwulen von neu-
em in Kraft gesetzt. Die Heiligung
des Lebens besteht in der Erhaltung
von Eindeutigkeiten und Ordnun-
gen; Vermischung und Rollentausch
erscheinen diesem Gebot abtriglich.
Mit dem Koordinatensystem rein/
unrein argumentiert auch Paulus.
Es gebe im Geschlechterverhiltnis
eine klare Hierarchie mit transparen-
ten Rollenmustern von oben/unten,
Herrschaft/Unterordnung und von
Aktivitat/Passivitit. Gesellschaftliche
Konventionen interpretiert der Apos-
tel als »natiirlich«. Insofern ist fiir ihn
Homosexualitdt eine grundsitzliche
Verwirrung und Vermischung der



BiicherRegal

Kategorien weiblich und mannlich,
eine Grenziiberschreitung, ein Auf-
begehren gegen diese hierarchische
Ordnung.

Nun ware aber nach Butting eine
biblische Textpriifung von der Mitte
der Schrift, von Jesus Christus aus,
dringend geboten. Im biblischen
Gesamtzeugnis sei Homosexualitdt
nur ein Nebenthema, bei der Ver-
kiindigung Jesu spiele sie tiberhaupt
keine Rolle. Selbst das biblische
Menschenbild vermittle keine Eng-
fihrung der Sexualitdt auf Ehe und
Familie, sondern auf Gemeinschaft
mit dem einen Gott und Jesus Chris-
tus.

Die Verpflichtung zur Weitergabe
des Lebens bestehe im Fortgang der
Geschichte durch Stellvertretung.
Schet, Setzling und Stellvertreter des
ermordeten Abel, soll die Mensch-
heitsgeschichte fortschreiben, nicht
der Sieger Kain. Eva stellt ihren
dritten Sohn in die FuBspuren des
Ermordeten: Er ist die Hoffnung auf
den Sieg des Lebens iiber den Tod.
Biologische Reproduktion konstitu-
iert auch nicht das Volk Israel, denn
die Miitter Israels (Sara, Debora u.a.)
sind unfruchtbar. Wo Gottes Wei-
sungen weitergegeben werden, ge-
schieht die Weitergabe von Leben,
das sieht auch Paulus nicht anders
(vgl. 1 Kor 4,14 f.). Nach Klara But-
ting geht es Gott darum, Not zu be-
enden, Versbhnung zu schaffen und
gemeinschaftliches Leben zu ermég-
lichen. Individuelle Lebensversuche
und Lebensformen miissen sich in
diesem Rahmen verantworten.

Tomke Ande beleuchtet in ihrem
autobiographischen Beitrag »Die

225

ganze Wabhrheit. Als lesbische Frau
im Gemeindepfarramt«. Als Pfarrerin
will sie in ihrem Amt mit ihrer gan-
zen Person arbeiten, da die Gemein-
demitglieder an der Authentizitdt der
Lehrenden interessiert seien. Gleich-
wohl diskutiert sie diese Lebenswei-
se vor dem Hintergrund von Offen-
heit und Diskriminierung innerhalb
der Gemeinden, Gremien und Kir-
chenleitungen: weder Zwangsoffen-
heit noch Zwangsverschwiegenheit
will sie postulieren.

Von kreativen und lebensprak-
tischen Suchbewegungen berichtet
Marion Meier in ihrem Statement
»Was wiinsche ich mir von der Kir-
che«. Offene Augen, Ohren und
Minder erhofft sie in der Ausein-
andersetzung mit ihrer gleichge-
schlechtlichen Lebensform in der
Gemeinde.

Alexander Strameir setzt sich
in seinem Artikel »Wir missen uns
fragen lassen« mit der Legitimation
der historischen Homosexuellen-
verfolgung und -diskriminierung
durch Staat und Kirche auseinander.
Seiner Meinung nach konnen die
biblischen Textstellen keine Aussa-
ge zur Homosexualitat treffen. Da-
her muss die Kirche zu einer neuen
theologischen Bewertung kommen.
Zudem missten Ehe und Familie
keineswegs vor Homosexuellen ge-
schiitzt werden, denn diese Institu-
tion leide nicht unter eingetragenen
Lebenspartnerschaften oder anderen
homosexuellen  Lebensentwiirfen.
Vielmehr solle die Kirche sich pro-
duktiv zur Homosexualitit aulbern,
Toleranz und  Gleichbehandlung
praktizieren und neben einer Absage



226

an Diskriminierung auch eine deutli-
che Entschuldigung fiir ihren Beitrag
zur moralischen Verwerfung von
Homosexualitdt und ihr Schweigen
hinsichtlich der staatlichen Verfol-
gung Gleichgeschlechtlicher an die
Adresse der Lesben und Schwulen
richten.

Die »Segnung gleichgeschlecht-
licher Paare vor dem Hintergrund
des Lebenspartnerschaftsgesetzes«
thematisiert Bertold Hocker. Aus
Sicht der EKD wird durch das Le-
benspartnerschaftsgesetz die recht-
lich geregelte gleichgeschlechtliche
Lebenspartnerschaft als Verantwor-
tungsgemeinschaft gestarkt. In seiner
theologischen Wiirdigung spielen
viele Regelungen, Gebote und Ver-
bote beider Testamente fiir Chris-
ten einfach keine Rolle mehr, trotz
hochster biblischer Autoritit. Sonst
wire beispielsweise 1 Kor 11,2-16
eine unverhiillte Aufforderung zur
Frauendiskriminierung.  Segnungs-
gottesdienste als Kasualgottesdienste
sind folglich die liturgische Konse-
quenz, da jede Liebesbeziehung die
Liebe Gottes abbildet und zudem
Gottes Geschenk ist (1 Joh 4,16).

»Eine katholische Perspektive«
bietet Brian McNeil: Die Lehre
der Kirche erschwere eine positive
Sichtweise der Homosexualitit. Die
Berufung homosexueller Menschen
bestehe in der Keuschheit, inter-
pretiert als den Lebensumstinden
der jeweiligen Person angebrachter
Gebrauch der Geschlechtlichkeit.
Diese wird nur der monogamen Ehe
zugebilligt, alles andere sei schwere
Stinde. Wahrend die katholische Kir-
che im Laufe der Jahrhunderte ihre

QueerVerweise

Lehre entwickelte, beharre sie bei
der Homosexualitit auf die traditio-
nelle Beurteilung. Die internationale
Dimension der katholischen Kirche
lasse keinen schnellen Prozess des
Umlernens und Umdenkens erwar-
ten. In der jlingsten Vergangenheit
verschdrften die padophilen Skan-
dale das ohnehin mitgeprigte Vor-
und Missverstindnis von Homose-
xualitdt. Veranderung, kommentiert
McNeil, konne von Zeugen der Lie-
be ausgehen — denn wo die Liebe ist,
dort ist auch Gott (1 Joh 4,7 ff).

Zum Abschluss ist ein Interview
der Herausgeberin mit der Bischofin
Maria Jepsen unter dem Titel »Man-
gelnde Klarheit« abgedruckt. Eine
Mehrheit in der EKD vertrete die
Position, dass gelebte Homosexuali-
tat eine Siinde sei, besonders dann,
wenn sie im Pfarrhaus vorkomme.
Jepsen sieht in der ablehnenden Hal-
tung vieler die jeweils eigenen sexu-
ellen Schwierigkeiten, Angste oder
Verklemmtheiten im Kontext der
Homosexualititsdebatte. Die Kirche
miisste jedoch ihren seelsorglichen
Auftrag in der Starkung und Beglei-
tung von Partnerschaften, gleich wel-
cher geschlechtlichen Provenienz,
wahrnehmen und erfiillen. In der
gegenwartigen  Umbruchsituation
sollten immer mehr Gemeinden mit
ihren homosexuellen Mitchristinnen
und Pastorinnen gute Erfahrungen
sammeln kénnen. Allerdings bleibt
die Bischofin Nordelbiens eher pes-
simistisch, da sie die biblizistischen
und konservativen Standpunkte auf
dem Vormarsch sieht.

Martin Hiittinger



BiicherRegal

Der Geschmack des
Leibes

Markus Orths

Corpus, Schoffling, Frankfurt 2002,
217 Seiten, 18,50 €.

Einem Erzdhler ist naturgemal® die
Aufgabe zugetragen, zu erzdhlen.
Was aber, wenn ein Mensch ein un-
beschriebenes Blatt ist, zumindest
aber sein will? Nun, dann steht der
Erzahler vor einem Problem. Markus
Orths |0st es, indem er seinem Prot-
agonisten Christof einen Freund zur
Seite stellt, Paul. Paul und Christof
also sind Freunde, von Kindesbheinen
an. Doch nach dem ersten Kuss bei
der Kelter trennen sich ihre Wege,
Christof wird ins Nikolauskloster
verfrachtet und anschliefend zum
Priester geweiht. Jahre spiter steht
Christof vor der Suspendierung und
macht sich auf den Weg nach Berlin,
zu Paul. Paul wird zu Christofs Ver-
trautem und dieser vertraut sein Wis-
sen wiederum dem geneigten Leser
an. Zugleich ist der Erzdhler aber ein
kunstfertiger, eingeteilt ist das Buch
in 23 Kapitel nach der Liturgie der
Heiligen Messe — vom Introitus bis
zum lte, missa est.

Was aber, werden Sie sich schon
unruhig fragen, was aber erzdhlt
uns denn nun genannter Paul derart
adrett verpackt? Er erzdhlt uns von
Christofs Leere, von seiner Unfahig-
keit, zu seinem eigenen Korper, zu
seinen eigenen Gefiihlen zu stehen.
Waihrend Paul im Laufe des Buches
mehr und mehr zu seiner Sexuali-

227

tat findet, was auch fiir den Leser
ein mihsamer, mit Andeutungen
gepflasterter Weg ist, passiert so ei-
niges, was nicht nur Christofs Gemiit
etwas durcheinanderbringt, sondern
zugleich das Gemiit des Lesers
wieder aufheitert. Zum Beispiel die
Nacht in der Kirche, wo Christof ver-
geblich auf ein himmlisches Zeichen
wartet. Paul verldsst nebenbei seinen
US-Freund und sein Vater stirbt in
Anbetracht seines Sohnes an einem
Herzinfarkt, wahrend Christofs Vater
schon ldngst an einem Pfannkuchen
(stiddeutsch fiir Eierkuchen) aus Gips
krepiert ist, ein Kinderstreich mit
tragischem Ausgang. Shit happens.
Auch Ina, mit Kai gehort sie zu Chri-
stofs engsten Freunden, stirbt, beim
ungesicherten Klettern.

Nun ist es nattirlich nicht falsch,
zu Demonstrationszwecken  der
Nichtigkeit alles Irdischen einiges
Personal mehr oder weniger wiirde-
voll sterben zu lassen, denn Vergang-
lichkeit und Korperlichkeit gehéren
ja durchaus zusammen, doch ein
tieferer Sinn lasst sich aus der hohen
Sterblichkeitsrate des Buches nicht
herauslesen.

Hineinlesen ldsst sich in das -
Buch dagegen recht schnell, durch-
lesen ldsst es sich ziigig und durch
die Vermischung der zeitlichen
Ebenen wird mittels Andeutungen
der Spannungsbogen immer wie-
der aufgebaut, wenn auch beileibe
nicht alle Andeutungen entschliisselt
werden. Die Sprache ist flissig und
nicht ohne Pointen. Markus Orths ist
ein Meister im Erzdhlen von Erzédh-
lungen. Dies muss betont werden,
denn letztlich besteht »Corpus« aus



228

drei Erzdhlungen auf verschiedenen
Zeitebenen, die lose zusammenge-
kniipft sind.

Neben der Ordnung der katho-
lischen Messe erfahrt man allerlei
tiber die Geburtsumstiande unseres
Herrn und Meisters, den Leiden der
Geburt, ganz und gar losgelést von
der heiteren Tragheit der biblischen
Erzahlungen — wenn auch Christof
diese Erkenntnisse seinen Gottes-
dienstbesuchern vorenthilt, indem
er es vorzieht, die Weihnachtspredigt
des vergangenen Jahres zu halten.

Den Begriff Corpus, so habe ich
mir angelesen, verwende man auch,
um den Geschmack von Wein zu be-
schreiben. Weinliebhaber kommen
bei Markus Orths tiberhaupt auf ihre
Kosten, wie der Wein mit der ihm
zugesprochenen Gemiitlichkeit sei-
ner GenieBer auch einige Probleme
im Buch zu l6sen vermag. Dennoch
bleibt Christof irgendwie unerlost
zuriick. Schade eigentlich.

Thomas Siilzle

QueerVerweise

Abschied vom

Priesteramt

Pierre Stutz

Verwundet bin ich

und aufgehoben. Fiir eine
Spiritualitit der Unvollkommenheit,
Kosel-Verlag, Miinchen 2003,

199 Seiten, 14,95 €.

Pierre Stutz, der gegenwirtig in
Lausanne lebt, ist im deutschspra-
chigen Raum seit langerem durch
seine Vortrdge, Kurse und Biicher zu
christlicher Mystik und Spiritualitat
bekannt. Lange Jahre leitete er das
Meditationshaus im offenen Klos-
ter Abbaye de Fontaine-André im
schweizerischen Neuchatel.

Im Sommer des vergangenen Jah-
res hatte der inzwischen Neunund-
vierzigjdhrige sein Coming-out, das
er in einem Brief an den Freundes-
kreis des Klosters 6ffentlich machte,
das aber auch dariiber hinaus nicht
unbeachtet blieb. Denn dieser Ent-
schluss fiel in eine Zeit, in der auch
in der Schweiz innerkirchlich inten-
siv liber den Umgang mit gleichge-
schlechtlichen Lebensformen gerun-
gen wurde. Wenig ermutigend fiel
etwas spater im Herbst die ableh-
nende Erklarung der katholischen
Bischofe aus.

Doch Stutz wusste, worauf er sich
einlie. Wie er in dem erwihnten
Brief deutlich macht, will er seinen
—von korperlichen Stresssymptomen
begleiteten — Entschluss zum Co-
ming-out ohne Kompromisse in die
Tat umsetzen, auch wenn dies nach



BiicherRegal

seinen Worten der Weg »in eine un-
gewisse Zukunft« ist. Ja zu sagen zur
eigenen Homosexualitat bedeutet
fir Stutz dann in letzter und — wie
er selbst sagt — »schmerzlicher« Kon-
sequenz auch, das Amt des Pries-
ters aufzugeben. Aus seinen Zeilen
spricht ein tiefes Bedirfnis nach
Aufrichtigkeit, wenn er schreibt: »Da
nach offizieller, katholischer Tradi-
tion schwule Menschen ihre Sexu-
alitat nicht leben dirfen, habe ich
keine Chance, im kirchlichen Dienst
zu bleiben. Obwohl ich mit Leib und
Seele ein priesterlicher Mensch blei-
be, gehe ich in Wiirde und lege mein
Priesteramt nieder« (S. 188).

Stutz teilt den Leserinnen und
Lesern, die sich seiner — so sagt er
zu Beginn selbst — »Weg-Leitungx
anvertrauen, eine Menge von sich
selbst mit. Das ist auf der einen Seite
die Starke, auf der anderen Seite aber
auch die Schwiéche des Buches. Ei-
nerseits splirt man an derartigen Stel-
len, was Stutz mit der Formulierung
»priesterlicher Mensch« meint und
wie er seine Aufgabe als geistlicher
Begleiter sieht: Sein Anliegen kann
zusammengefasst werden in der bib-
lischen Einladung »Komm und sieh«.
Andererseits ist ein derart personlich
gepragter Zugang nicht jedermanns
Sache. Was Nahe vermitteln will,
kann auch leicht Fremdheit schaffen,
weil es allzu sehr auf eine ganz be-
stimmte Lebenssituation zugeschnit-
ten ist. Der persénliche Nachvollzug
des Gelesenen fillt nicht immer
leicht, weil sich die Person des Ver-
fassers an zahlreichen Stellen allzu
stark in den Vordergrund schiebt.

229

Die zehn Stationen, die Stutz
abschreitet, haben einen gleich blei-
benden »Grundrhythmus«, der am
Anfang des Buches kurz erldutert
wird. Zu Beginn eines Kapitels be-
schreibt Stutz zundchst in einer Art
Bilanz eigene Erfahrungen aus seiner
Zeit im offenen Kloster, in dem er
als Meditationsleiter und geistlicher
Begleiter wirkte. Anschliefend fol-
gen teils »klassisches, teils weniger
bekannte Texte aus der mittelalterli-
chen, aber auch neuzeitlichen Tra-
dition christlicher Mystik. Die von
Stutz ausgewahlten und kommen-
tierten Texte — von ihm »mystische
Vertiefung« genannt — sind eine
wahre Fundgrube, die auch dann
die Betrachtung lohnen, wenn man
sich nicht auf den kompletten Weg
des Buches einlassen will. An dritter
Stelle folgen jeweils tagebuchahnli-
che Meditationstexte, die Stutz selbst
geschrieben hat. Am Ende jedes Ka-
pitels ist eine leere Seite fiir personli-
che Notizen eingefiigt.

Stutz plddiert fiir eine »Spiritu-
alitit der Unvollkommenheit«, die
von dem Druck befreien will, immer
perfekt sein zu miissen. Der Autor ist
iberzeugt: Gerade wer seine Gren-
zen und Beschrankungen annimmt,
wird dadurch nicht gehemmt, son-
dern selbstbewusster. Er wird fahig,
die Opferrolle zu verlassen und sein
Leben und seine Umwelt positiv zu
gestalten. Die Gedanken von Stutz
sind in vielen Punkten nachvollzieh-
bar. Allerdings weicht der Autor der
Frage aus, wo seine »Spiritualitat der
Unvollkommenheit« ihre Grenze
findet.



230

Es gibt »Unvollkommenheiten«
und Abgriinde menschlichen Le-
bens, die unsagbar leidvoll sein kon-
nen und die nicht einfach in das er-
strebte spirituelle Leben integrierbar
sind. Gerade weil das Buch hier Fra-
gen offen lasst, ist es gut, dass Verlag
und Autor sich entschieden haben,
den genannten Brief aufzunehmen,
der den Entschluss zum Coming-out
offentlich dokumentiert. Im Riick-
blick auf das Gesagte macht dieser
noch einmal deutlich, dass »Spiritu-
alitdt der Unvollkommenheit« eben
nicht heif8t, unbequemen Entschei-
dungen auszuweichen, sondern vor
sich selbst und anderen ehrlich zu
sein und — wenn nétig — bisher ein-
geschlagene Wege zu verlassen — mit
allen Konsequenzen, die damit ver-
bunden sind.

Stutz wendet sich nicht vorran-
gig an Schwule und Lesben, wie es
das ein Jahr zuvor im selben Verlag
erschienene Werk »Coming In« von
Urs Mattmann tut. Und es wére auch
falsch, die vorgelegten Gedanken
allein durch eine »rosa Brille« wahr-
nehmen zu wollen. Man sollte daher
dem Aufbau des Buches folgen und
den Brief auch tatsdchlich erst am
Ende lesen.

Axel Bernd Kunze

QueerVerweise

Zickzackkurs der
Psychiatrie

Florian Mildenberger

... in der Richtung der
Homosexualitit verdorben.
Psychiater, Kriminalpsychologen und
Gerichtsmediziner iiber minnliche
Homosexualitit 1850-1970,
Bibliothek rosa Winkel;

Sonderreihe Wissenschaft Bd. 1,
MannerschwarmSkript Verlag,
Hamburg 2002, 510 Seiten, 38 €.

Florian Mildenbergers Habilitations-
schrift ermoglicht einen umfassen-
den analytischen Blick in die Partiku-
largeschichte der Homosexualititen
ab der Mitte des 19. Jahrhunderts un-
ter medizinischem Aspekt. Anfangs
wurde der sehr weit gefasste Begriff
von Sodomie oder Paderastie durch
den Terminus »contrdre Sexualemp-
findung« eingegrenzt und als wesens-
pragend favorisiert. Infolgedessen
konkretisierte sich die Forderung
nach Abschaffung des Homosexuel-
lenparagraphen. Darwinismus und
Mendels Uberlegungen entzogen
jeder populdrwissenschaftlichen Ver-
fiihrungstheorie den Boden. Hinzu
kam eine Relativierung der Onanie-
debatte und eine sich formierende
politische Homosexuellenbewegung
um 1900 lie® auf eine weitest gehen-
de Liberalisierung hoffen.

In den folgenden Jahrzehnten
setzte sich jedoch in Teilen der
Psychiatrie eine moderne Variante
der Verfiihrungsthese durch. Zu ihr
gesellte sich eine Pathologisierung



BiicherRegal

der Homosexualitat, die mit allen
(menschenverachtenden)  Mitteln
eine Therapierung der Homosexu-
ellen zu erzwingen suchte. Zahlrei-
che Ideologien und gesellschaftliche
Vorstellungen  verursachten dies.
Nicht selten spielten pseudowis-
senschaftliche Ergebnisse und per-
sonliche Alltren einzelner Forscher
eine evidente Rolle. Das Wissens-
und Theoriedefizit der Psychiatrie
blieb auch dann weiter bestehen,
als intensivere empirische Versuche
nicht nur unter dem nationalsozia-
listischen Regime an Probanden im
Strafvollzug vorgenommen wurden.
Eine gesicherte Atiologie zur Ho-
mosexualitit konnte dennoch nicht
verifiziert werden, obgleich die Lei-
den der Kastrierten, Internierten und
Entmannten immens gewesen sein
miussen. Antisemitismus und Ras-
senhygiene wurden besonders nach
dem Debakel des ersten Weltkriegs
von der in ihrem materiell begriinde-
ten Standesbewusstsein bedrohten
Arzteschaft propagiert. Sie wandte
sich radikalen politischen und ge-
sellschaftlichen Positionen zu und
sedimentierte die Ideologie vom
gesunden Volkskorper, aus welchem
Homosexuelle als Kranke, Psycho-
pathen und Sittlichkeits- bzw. Se-
xualverbrecher zu entfernen seien.
Magnus Hirschfelds rithmliche Tat
bestand darin, zumindest Homose-
xualitdt und Pathologie auseinander
zu dividieren. Aber auch er versuch-
te sich mit zweifelhaften Gerichts-
gutachten gegen zu verurteilende
Homosexuelle zu profilieren. Zum
einen versuchten die Forscher ihre
Theoreme durch Anleihen bei ande-
ren Wissenschaftlern zu untermau-

231

ern (ohne die notwendige Stringenz
und Logik ihrer Arbeit im Blick zu
behalten), zum anderen erschien es
mit dem Fokus auf eine universitare
Lehrstuhlberufung vielen von ihnen
duBerst opportun, den jeweiligen
Interessen der Machthaber zu ent-
sprechen. Als signifikante Entartung
soll an dieser Stelle die Kriminalbio-
logie angefiihrt werden. Nach 1945
setzten die meisten Forscher ihre
Karriere unbeschadet fort, wobei
keine grundlegend neuen Theorien
von ihnen vorgelegt, sondern nur
mentalitdtsbezogen alte Ansatze neu
angedacht wurden. Liberalisierung
und Streichung des Homosexuel-
lenparagraphen in einigen europa-
ischen Landern lduteten dennoch
unweigerlich das Ende der Epoche
psychiatrischer Sexualforschung ein.

Erwdhnenswert erscheint die
Tatsache, dass als Gutachter fir die
Kriminalbiologische = Sammelstelle
Miinchen in den einzelnen Haftan-
stalten die katholischen und protes-
tantischen Anstaltspfarrer fungierten.
Diese griffen haufig auf die Verfiih-
rungsthese zurlick. lhre Haftlings-
beurteilungen zeugen von grofitem
Dilettantismus, sie kreierten in aller
Regel einen sogenannten >typischen
Homosexuellen«. Dies bedeutete
nach der VerbiiBung des Strafmales
Sicherungsverwahrung (vornehmlich
in Nervenheilanstalten) auf Lebens-
zeit.

Wahrend sich in Deutschland
1933 der Nationalsozialismus durch-
setzte, formierte sich zur gleichen
Zeit in Osterreich das autoritire Re-
gime des >Austrofaschismusc. Seine
tragende Stiitze war die katholische



232

Kirche, die rassenhygienischem Ge-
dankengut und der Bekampfung
ssittenverderbender Volksgiftec be-
sonders aufgeschlossen gegeniiber
stand: Die Verfolgung von Juden, So-
zialdemokraten und Homosexuellen
fand ihren uneingeschrankten und
tiberaus reichen Segen.

Florian Mildenberger zeichnet
auf eindriickliche und wissenschaft-
liche Weise unter Bezugnahme auf
die historischen Quellen die medi-
zinisch-psychiatrische ~ Diskussion
tiber das Wesen der Homosexualitit
und deren Therapierung zwischen
1850 und 1970 nach. Dabei zeigt er
auf, dass sich deutsche, osterreichi-
sche und schweizerische Forscher
zu Richtern iber Leben und Tod von
Homosexuellen aufschwangen: Hyp-
nose, Kastration, Elektroschocks oder
Zwangsverheiratung sollten Heilung
bringen. Im Vordergrund ihrer Arbeit
stand haufig die wissenschaftliche
Anerkennung und Reputation, die
Opfer waren beinahe vollig ausge-
blendet. Als Appendix figt der Autor
die gesetzlichen Bestimmungen der
einzelnen deutschsprachigen Lan-
der zum untersuchten Zeitraum an.
Besonders beeindruckend sind die
umfangreichen Archivalien und Li-
teraturangaben. Diese medizin- und
wissenschaftshistorische  Monogra-
phie suggeriert keinen Wertewan-
del der Psychiatrie zwischen dem
17. und 19. Jahrhundert, sondern
konstatiert den Zickzackkurs der
deutschen Psychiatrie gegeniiber der
Homosexualitat. lhr Erbe sollte nicht
die Medizin, sondern die Soziologie
antreten.

Martin Hiittinger

QueerVerweise

Intergenerational

Monika Rapold

Schweigende Limmer und reifRende
Wolfe, moralische Helden und
coole Zyniker. Zum o6ffentlichen
Diskurs iiber »sexuellen
Kindesmissbrauch« in Deutschland,
Centaurus, Herbholzheim 2002,
492 Seiten, 29,80 €.

Moralisierungen, Skandalisierungen
und Pauschalisierungen bestimmen
den Fachdiskurs Gber den so ge-
nannten »sexuellen Missbrauch«
von Kindern, sagt Monika Rapold.
Die Theologin und Padagogin unter-
suchte in ihrer Dissertation sowohl
die Behandlung des Themas in der
Fachliteratur wie auch in den groRen
deutschen Zeitungen, um dann im
zweiten Teil ihrer Arbeit den gesell-
schaftlichen Kontext zu beleuchten,
insbesondere die Strafgesetzgebung.
Rapolds Ziel ist es, eine Bestands-
aufnahme vorzulegen: wer beurteilt
was wie?

Die Wissenschaftlerin mdchte
eine neutrale Position einnehmen
und spricht deshalb nicht von se-
xuellem Missbrauch, sondern von
»intergenerationalen sexuellen Kon-
takten«. Der Begriff sexueller Miss-
brauch sei bereits Bestandteil eines
bestimmten Deutungsmusters. lhrer
Weigerung, in der Debatte eine ei-
gene Position einzunehmen, bleibt
Rapold treu. Das Buch wirkt niich-
tern und die Darstellung der Positio-
nen ausgeglichen. Rapold geht sogar
auf die der Padophilen ein, die im



BiicherRegal

Fachdiskurs allzu haufig unter den
Tisch fallt.

Die Thematisierung der »inter-
generationalen sexuellen Kontak-
te« in der deutschen Offentlichkeit
geschah in mehreren Schritten.
Nachdem die Frauenbewegung den
Anstol gab, griffen die Medien ge-
zielt einzelne spektakuldre Fille auf,
was wiederum dazu flihrte, dass das
Thema auf die politische Ebene ge-
hievt wurde und letztlich auch in der
Gesetzgebung Anderungen bewirkte
(etwa den Aufschub des Verjahrungs-
beginns bis zum 18. Geburtstag).

Ein interessantes Ergebnis von
Rapolds Untersuchung ist, dass sich
der wissenschaftliche Fachdiskurs
nicht in den Medien wiederfindet.
Die von ihr in die Studie einbezoge-
nen 1251 Zeitungsartikel rekurrieren
zum grolkten Teil auf das Konzept des
Trieb- und Sittlichkeitsverbrechers
aus den 50er Jahren. Und das, wo
doch nach Rapolds Ansicht die Fach-
diskussion mehrheitlich popularwis-
senschaftlich gefiihrt werde.

Am scharfsten kritisiert Rapold
das feministische Konzept: es pra-
sentiere die schlechteste empirische
und methodische Fundierung, im
Gegenzug pauschalisieren, morali-
sieren und skandalisieren die Femi-
nistinnen am hdufigsten. Neben dem
feministischen Gewaltkonzept, das
den Schaden fiir das Kind betont,
ohne ihn allerdings auszufiihren,
benennt Rapold noch das Inzestmo-
dell, in dem die Viter als Tater ent-
larvt werden. Gegen diese Modelle
wenden sich in der zweiten Hilfte
der 90er Jahre zahlreiche Autorin-
nen unter dem Motto »Missbrauch

233

mit dem Missbrauch«, die Rapold
unter dem Kritikkonzept subsumiert,
welchem Rapold selbst, will man sie
einordnen, auch zugeordnet werden
konnte. lhre deskriptive Vorgehens-
weise halt sie nicht davon ab, deut-
lich Kritik zu tiben.

Warum aber konnte und kann
das feministische Gewaltkonzept
noch immer einen so groften Erfolg
verbuchen? Rapold macht dafur
das gesellschaftliche Konzept von
Kindheit verantwortlich. Erst im 17.
Jahrhundert habe sich in der Offent-
lichkeit die Meinung etabliert, dass
Sex Kindern schade. Etwa zur glei-
chen Zeit beginnt die Bekdmpfung
der infantilen Onanie. Waihrend
das Kind zum unschuldigen, zu be-
schiitzenden Wesen abgestuft wird,
wird der Mann zur Gefahrenquelle
flir das Rohmaterial Kind. Weibli-
che Gewalt hingegen ist zumeist aus
dem Diskurs ausgeklammert. Rapold
verweist dezidiert auf Studien, nach
denen eine Schadigung des Kindes
eben auch ausbleiben kdnne. Das
feministische Konzept nimmt jedoch,
unter Bezug auf den friihen Freud,
an, dass neurotische Symptome sehr
héufig auf einen in der Kindheit statt-
gefundenen, traumatisch wirkenden
Missbrauch riickfiihrbar seien.

Rapold halt dagegen, dass nicht
alle sexuellen Kontakte zwischen
Kindern und Erwachsenen gleicher-
malen zu verurteilen seien. Statt-
dessen klagt sie eine positiv gefasste
kindliche Sexualtheorie ein. Mit der
Skandalisierung des Missbrauchs
hitten die verschiedenen Gruppen
ihre eigenen Interessen verfolgt und
die Bekdmpfung des Missbrauchs



234

vernachldssigt. Dem zum Trotze
ist das Anzeigenaufkommen beim
sexuellen Missbrauch »gleichma-
Rig schwankend« geblieben. Eine
kurz- oder mittelfristige Losung beim
tatsachlichen Missbrauch sei jedoch
nicht in Sicht.

Frank Maurer

Postmoderne
Seelsorge

Hans-Ulrich Gehring

Seelsorge in der Mediengesellschaft.
Theologische Aspekte medialer
Praxis, Neukirchen-Vluyn 2002,
360 Seiten, 39,90 €.

In der Mitte dieser Arbeit steht eine
Meditation zu Joh 19,23-30. Sie
liefert die theologische Interpretati-
onsbasis flir die zentrale These des
Buches: Christliche Seelsorge ist ih-
rem Wesen nach mediale Praxis und
zielt als solche auf die Stiftung und
Starkung menschlicher Verhaltnis-
fahigkeit — in Bezug zu sich selbst,
zum Mitmenschen und zu Gott.
Gehring bezeichnet sie als transver-
sale Seelsorge, also als Kompetenz,
angesichts von Pluralisierung und
Ausdifferenzierung ~ menschlicher
Selbst- und Weltverstindnisse Uber-
gange zwischen dem Divergenten,
das nicht auf eine Einheit riickfihr-
bar ist, zu stiften bzw. als Mensch die
eigene Kohdrenz zu wahren.

Hintergrund dieses Seelsorge-
verstandnisses ist zum einen die
conditio postmoderna, unter der wir

QuueerVerweise

leben und die im 1. Kapitel des Bu-
ches aus soziologischer (Luhmann,
Beck, Keupp) und philosophischer
(Lyotard, Welsch) Perspektive be-
schrieben wird. Anschliefend reflek-
tiert Gehring deren Berlicksichtigung
in der Seelsorge-Literatur. Aus dieser
conditio postmoderna folgt die Not-
wendigkeit einer kasuellen Seelsor-
ge, einer »Kirche bei Gelegenheit«
(50 ff.), um an den vielfdltigen Rén-
dern und Bruchstellen des Alltags
eine Lebenskunst der Uberginge
zu vermitteln. Zum anderen steht
im Hintergrund, wie Seelsorge — im
2. Kapitel dargestellt — schon immer
in Geschichte (Paulus, Augustinus,
Luther, Schleiermacher) und Gegen-
wart (Telefonseelsorge, Internet-Seel-
sorge) mediale Praxis war.

Im 3. Kapitel begriindet Gehring
anhand von Joh 19,23-30 seine
Grundthese, dass Seelsorge von ih-
rem Grund und Subjekt her mediale
Praxis ist, und erarbeitet Kriterien
medialer Seelsorge, die es der Kirche
ermoglichen sollen, in konstruktiver
Kritik die gegenwadrtige Medienpra-
xis zu reflektieren. Die Urszene me-
dialer Seelsorge ist die johanneische
Kreuzigungsszene, in der Maria und
Johannes unter dem Kreuz Jesu ste-
hen. Jesus Christus selbst expliziert
hier nach Gehring die folgenden
Kriterien medialer Praxis: Konsum,
Symbol, Per-Sonalitat und Gesicht.

Jesus konzentriert — wie Medien
auch - alle Beziehungsenergie auf
sich, gibt sie aber — im Unterschied
zur gangigen Medienpraxis — an die
Beteiligten, sich selbst konsumie-
rend (kenotisch), zuriick, indem er
zwischen Maria und Johannes eine



BiicherRegal

neue (Mutter-Sohn-) Beziehung stif-
tet. Daraus folgt: Medien missen
konsumierbar sein, miissen sich ver-
zehren lassen. Im Symbol des Kreu-
zes wird Getrenntes wieder zu einer
Einheit zusammengefiigt, ohne dass
dabei die Differenz zwischen den
Beteiligten (Gott-Mensch) verwischt
wiirde, es ermoglicht so echte Dif-
ferenz-Wahrnehmung in Bezug zu
sich selbst (simul iustus et peccator),
zum Mitmenschen und auch zu Gott
bzw. zum Mittler Christus. Daraus
folgt das Erfordernis einer Differenz-
Wahrnehmung nicht nur zwischen
den an einer Kommunikationssitua-
tion Beteiligten, sondern auch zwi-
schen diesen und dem Kommunika-
tionsmedium selbst.

Im Rickgriff auf Luther und die
ethymologische = Bedeutung  des
Wortes persona wird hier Christus
als Ur-Person verstanden, durch den
Gott selbst vernehmbar ist. Fiir Geh-
ring ergibt sich hieraus ein Primat
der leibhaften Dimension des Men-
schen als Vermittlungsform medialer
Seelsorgepraxis gegeniiber anderen
Formen. Daraus folgt, dass bei tech-
nisch-medialen Vermittlungsformen
zu priifen ist, ob sie die leibhafte Di-
mension menschlicher Kommunika-
tion als Horizont beibehalten.

Mit Riickgriff auf Levinas wird das
Angesicht des Anderen als Ort quali-
fiziert, an dem ich mir meiner Ver-
antwortung bewusst werde und an
dem mir im oben bestimmten Sinn
per-sonal Christus begegnet. Zudem
ist der mir begegnende Mensch
mehr als was mir vor Augen steht.
Daraus folgt fiir Gehring der Primat
der koprésentischen Begegnung und

235

die Frage, inwieweit technische Ver-
mittlungsformen auf diesen Horizont
hin orientiert bleiben.

Die im Folgenden von ihm erar-
beiteten Strukturmerkmale medialer
Seelsorge leitet er nicht aus seinem
theologischen Ansatz, sondern aus
psychotherapeutischen Theoremen
ab.

Gehrings Arbeit vermittelt detail-
reiche Kenntnisse zum Bereich der
Medien, die zwar in unser aller Le-
ben prdsent sind, deren wir uns wie
selbstverstandlich bedienen — auch
in kirchlicher und seelsorglicher
Praxis —, ohne sie jedoch in ihrer
jeweiligen Eigendynamik geniigend
bedacht und auch kritisch hinterfragt
zu haben. Hier arbeitet Gehring ein
gravierendes Defizit auf und gibt
wichtige Hilfen zum kritischen Ge-
brauch an die Hand.

Doch lasst sich dieser Primat als
Malstab und Kriterium fir alle an-
deren Formen von Kommunikation
in sowohl postmoderner wie theo-
logischer Hinsicht aufrechterhalten?
Dies erscheint mir fraglich. Ist es
doch gerade der Verdienst postmo-
derner Ansatze, das Denken aus sei-
ner Zentrierung auf den Menschen
befreit zu haben. Die Systemtheo-
rie Luhmanns etwa arbeitet heraus,
dass es neben dem Bewusstsein des
Menschen noch andere Systeme
mit der Fahigkeit zur Selbstreferenz
gibt. Zudem hdlt Gehring meiner
Ansicht nach in den beiden Krite-
rien Per-Sonalitit und Gesicht die
Differenz-Wahrnehmung nicht ge-
niigend aufrecht. So suggeriert der
Primat der koprdsentischen, leibhaf-
ten Kommunikationssituation eine



236

Unmittelbarkeit, die es nicht gibt,
denn jede AuRerung eines Korpers
bleibt mehrdeutig, durchzogen von
Identitit und Differenz. Gehring
nimmt zwar haufiger Bezug auf die
Systemtheorie Luhmanns, doch wére
es wichtig, konsequent die von ihr
ausgehenden Begriffe wie Kommu-
nikation und Medien in Bezug auf
Seelsorge zu kldren.

Theologisch gesehen ist Gehrings
Ansatz christologisch zentriert. Als
Gefahr sehe ich, dass aus dem Blick
gerdt, dass Christus nicht nur media-
les Modell ist, sondern zwischen den
Menschen und dem Vater wie auch
dem Geist Gottes ein neues Ver-
haltnis stiftet, das in ihm, in seinem
Sterben und Auferwecktwerden,
begriindet ist. Dieses Geschehen
ist ohne trinitarische Relationalitit
nicht denkbar. Der nahere Kontext
von Joh 19,23-30, namlich Joh 13-
20, macht dies eindrucksvoll deut-
lich: Nach den Abschiedsreden an
die Seinen wendet sich Christus im
Gebet an den Vater und stiftet eine
neue Beziehung zwischen dem Va-
ter und uns Menschen und iibergibt
sein Werk dem Wirken des Geistes
Cottes. Dies eroffnet fiir die Seel-
sorgepraxis wichtige Perspektiven.
In der koprasentischen, leibhaften
Kommunikationssituation verstehen
die Jiinger nicht und kénnen es auch
noch nicht. Erst der Geist wird den
Sinn erschliefen und er tut es immer
neu — bis heute. Er bedient sich dazu
nicht allein der Menschen, sondern
vielfaltiger Zeugnisse oder auch
Medien. Zumindest erweist sich
der Mensch als hochambivalentes
Medium. Des weiteren beschrankt
sich Seelsorge nicht nur auf das

QueerVerweise

— koprésentische oder mediale — Tun
zwischen den beteiligten Personen,
sondern erstreckt sich dariiber hi-
naus auch darauf, den Anderen in
mein Gebet hineinzunehmen, ihn an
einen GroReren und dessen Wirken
zu libergeben. Damit ist Gebet nicht
nur »die zentrale Form einer media-
len Praxis des Seelsorgers in Bezug
auf die eigenen Person« (294), son-
dern gerade auch in Bezug auf die
Person des Anderen.

In diesem Sinne halte ich es fir
wichtig, von der Pionierarbeit Geh-
rings ausgehend den Ansatz von
Seelsorge als mediale Praxis weiter
zu entwickeln.

Bernd Blémeke

Neue Ansatze
in der Exegese

Helmut Utzschneider u.
Stefan Ark Nitsche

Arbeitsbuch literaturwissen-
schaftliche Bibelauslegung. Eine
Methodenlehre zur Exegese des

Alten Testaments, Giitersloher
Verlag, Giitersloh 2001,
330 Seiten, 19,95 €.

Helmut Utzschneider und Stefan
Ark Nitsche legen mit diesem Ar-
beitsbuch einen neuen Ansatz zur
Exegese alttestamentlicher Texte
vor. Synchrone (textbezogene) und
diachrone (Uberlieferungsbezogene)
Perspektiven der Auslegung werden
systematisch aufeinander bezogen,



BiicherRegal

die Texte des ersten Testaments sind
ins Zentrum geriickt, text- und li-
teraturwissenschaftliche Methoden
sowie die klassische historisch-kri-
tische Exegese methodisch zusam-
mengefiihrt. Zahlreiche Beispiele
veranschaulichen die genannten
Ansdtze und machen sie fir den
Verstehensprozess fruchtbar. Somit
widerfihrt den biblischen Zeugnis-
sen keine Zerstiickelung. Sie werden
in der Komplexitat ihrer inhaltlichen
und dsthetischen Qualitat zur Spra-
che gebracht.

Jedes Kapitel folgt dabei einem
didaktischen Dreischritt: Theorien
werden an Alltagstexten verdeutlicht,
Beschreibungen zeigen, welche Be-
obachtungen die jeweilige Methode
am biblischen Text ermdglicht und
Anwendungen bieten Beispiele da-
fir, wie Exegese gemacht wird. Auf
diese Weise wird das konkrete Vor-
gehen Schritt fiir Schritt dargestellt.
Die historisch-kritische Analyse wird
indes nicht einfach ausgeblendet,
sondern dazu genutzt, die Texte des
Ersten Testamentes auch als Kunst-
werke und Artefakte zu rezipieren,
die ihre Gestalt und Auspragung
zum Teil noch rekonstruierbaren
Kontexten verdanken. Das Schrift-
wort erschlieft sich mittels dieser
Methode in seinem Reichtum dem
Leser selbst, und befdhigt ihn, Bi-
beltexte selbststindig auszulegen,
nachvollziehbar und methodisch
begriindet.

Der Aufbau des Arbeitsbuches
basiert auf innovativen text- und li-
teraturwissenschaftlichen Ansatzen,
paradigmatisch dafiir etwa van Dijks
Verstandnis des Textes als Propositi-

237

onenkomplex fiir die beschreibende
Textanalyse, sowie P. L. Bergers und
Luckmanns Wissenssoziologie fiir
die Gattungs- und Traditionskritik,
asthetisch ausbalanciert durch Ja-
kobsons Poesiebegriff. Auf eine di-
daktisch-hermeneutische Einleitung
folgen Tipps zu gdngigen Arbeits-
tibersetzungen, zu Textkritik, Text-
analyse, Gattungskritik, Traditions-
kritik und -geschichte, Texthistorie,
resimierende und weiterfiihrende
Interpretationen. Als Lehrwerk stellt
der Band eine probate Hilfe fiir die
Bibelauslegung in Universitdt, Schu-
le, Gemeinde und zur Predigtvorbe-

reitung dar.
Martin Hiittinger

Pastorale
Managementrezepte
fiir Focus-Leser

Michael N. Ebertz

Aufbruch in der Kirche. AnstoRe fiir
ein zukunftsfahiges Christentum,
Herder, Freiburg/Basel/Wien 2003,
208 Seiten, 14,90 €.

Da es nicht mehr ausreicht, die Lage
nur so weit zu Uberschauen, wie
man noch den eigenen Kirchturm
erblicken kann, sucht man seit ei-
nigen Jahren Orientierung bei der
Kirchensoziologie. Hier erhoffen
sich die modernitatsoffenen Fraktio-
nen der Kirche Aufkldrung tiber die
unbekannten Weiten des Religiosen
und Anregungen fir ihre hilflos ge-



238

wordene Pastoral. Michael Ebertz ist
mittlerweile einer der bekanntesten
deutschen  Kirchensoziologen. In
seinem neuesten Buch macht er acht
nachhaltige »Megatrends« aus, auf
die das kirchliche Handeln reagie-
ren muss, wenn es mit der Kirche
nicht noch weiter bergab gehen soll.
Diese Megatrends sind freilich in-
zwischen selbst alte Zopfe, wie etwa
die Entkonfessionalisierung, die Plu-
ralisierung, die »Unsichtbarkeit« des
Religitsen oder die neuen Milieubil-
dungen in der Erlebnisgesellschaft.

Die gesellschaftlichen Verin-
derungen machen es nétig, das ist
die Hauptthese von Ebertz, sich
von der bisherigen Fixierung auf
das pfarrgemeindliche Territorial-
prinzip zu |6sen. Wer zusammen
an einem Ort wohnt, hat deshalb
sozial noch lange nichts miteinan-
der zu tun. Der Lebensraum der
Stadt, die Mobilitat zwischen Stadt
und Umland, zwischen Arbeitsplatz
und Schlafplatz, die Milieubildung
nach Geschmackskriterien — ange-
sichts dieser Phanomene wirkt das
Festhalten am Parochialprinzip, das
in der katholischen Kirche seit dem
Trienter Konzil herrscht, wie eine
Selbstblockade. Die meisten Pfarrge-
meinden vergreisen rapide, weil der
liturgische Stil jungen Menschen zu
langweilig ist. Langst gibt es einen
»Schwarzmarkt«, auf dem sich die
Gottesdienstbesucher den Prediger
nach ihrem Geschmack aussuchen.

Was also sollen die Hirten tun?
Zundchst miissen sie ihre Beamten-
mentalitat aufgeben und zu Mana-
gern in einem religiosen Dienstleis-
tungsunternehmen werden. »Von

QueerVerweise

geistlichen Beamten, wie es die Kle-
riker der beiden Staatskirchen sind,
kann nicht erwartet werden, dass sie
sich in dem Bemiihen, groRe Men-
gen zu Gottesdiensten anzuziehen,
selbst strapazieren, da ihre Einkom-
men unabhingig vom Kirchenbe-
such gesichert sind.« Dann muss
die Kirche ihr religises Angebot
diversifizieren. Fiir die neuen Mana-
ger kopiert Ebertz also eine Zielvor-
stellung, die in der Wirtschaft in den
90er Jahren en vogue war. Dabei soll
sie sich erstens im Sinne der Sozial-
pastoral dem sozialen Nahraum zu-
wenden, sich bei politischen und all-
taglichen Problemen engagieren und
die Betroffenen zur Solidaritit unter-
einander anstiften. Sie soll sich zwei-
tens im Sinne der Citypastoral den
anonymen Passanten der Grofstadt
zuwenden, unaufdringliche und
niedrigschwellige Angebote zur re-
ligiosen Gestaltung des Augenblicks
anbieten. Nicht Gemeindebildung,
sondern dezente Kundenorientie-
rung ist dabei angesagt. AuRerdem
soll die Kirche die bisherige Kasua-
lienpastoral nicht nur wertschitzen,
sondern ausbauen und zusitzlich
den »religitsen Virtuosen« spezielle
Angebote wie etwa Bildungsveran-
staltungen zur Verfiigung stellen. Da
Ebertz kein Wort dariiber verliert,
wie die bisherigen Territorialgemein-
den »abgewickelt« werden sollen, ist
davon auszugehen, dass auch diese
weiterhin einige Tropfen aus der pas-
toralen GieBkanne erhalten sollen.

Diese programmatische Uber-
forderung durch den neoliberalen
Zeitgeist hat mich bei der Lektiire
des Buches immer zorniger werden
lassen. Bei Ebertz muss der Hirte zur



BiicherRegal

austrainierten, eierlegenden Woll-
milchsau werden, wenn er allen
»Megatrends« hinterherhecheln und
die angebotenen Rezepte umsetzen
will. Nicht zufdllig erinnert die Auf-
machung des Buches an das Format
des Focus, der gestressten Managern
bunte Bilder und banale Texte als
giiltige Wahrheiten verkauft. Aber
warum soll man veralteten Manage-
ment-Konzepten folgen, wenn selbst
in der Wirtschaft inzwischen wieder
die Besinnung auf das Kerngeschaft
angesagt ist? Warum soll man den
Unsinn der City-Pastoral mitmachen,
um vom Einkauf gestressten Biirgern
in der FuBgidngerzone ein nettes
Platzchen anzubieten, wo sie ver-
schnaufen kénnen?

Was Ebertz den Mitarbeitern in
der Pastoral dringend rdt, namlich
»Priorititen setzen, Ziele bestim-
men, Ressourcen kldaren, Erfolgskri-
terien benennenc, unterlasst er selbst
auf strafliche Weise. Er nennt keine
Kriterien, die die eine Praxis sinnvol-
ler als die andere erscheinen lassen.
Sozialpastoral und City-Pastoral, die
beiden derzeit wichtigsten pastoral-
theologischen Ansitze, stellt er ein-
fach additiv nebeneinander, ohne
darauf aufmerksam zu machen, dass
sie sich zum Teil wechselseitig aus-
schliefen. Vor allem der Totalaus-
fall an theologischer Urteilsbildung
ist bestiirzend. Man sollte seine
unausgegorenen und schadlichen
»Anstole flir ein zukunftsfihiges
Christentum« deshalb getrost igno-
rieren, wenn einem an der Zukunft
des Christentums liegt.

Michael Brinkschroder

Max & Milian. Miinchen

Prinz Eisenherz.

Berlin

Erlkoenig. Stuttgart

239




240

AuBerdem...

Texte zur Diskussion um die
Segnung gleichgeschlechtlicher
Paare finden sich in der epd-Do-
kumentation Nr. 1/2003, hg. vom
Gemeinschaftswerk  Evangeli-
scher Publizistik, Frankfurt 2003,
62 Seiten, 5,10 €.

Von dem Autorentrio Elmar Klin-
ger, Stephanie Bohm und Thomas
Franz sind die folgenden Bande
im Echter-Verlag herausgegeben
worden:

Paare in antiken religiosen Tex-
ten und Bildern. Symbole fiir
Geschlechterrollen damals und
heute, Wiirzburg 2002, 210 Sei-
ten, 19,90 €.

Geschlechterdifferenz, Ritual
und Religion, Wiirzburg 2003,
203 Seiten, 17,40 €.

Die zwei Geschlechter und
der eine Gott, Wiirzburg 2002,
125 Seiten, 14,80 €.

John R. Stowe: Gay Spirit. Eine
Selbstentdeckungsreise fiir Man-
ner, die Manner lieben, Bauer,
Freiburg 2002, 359 Seiten, 25 €.

Geoffrey Duncan: Courage to
Love: Liturgies for the Lesbian,
Gay, Bisexual and Transgender
Community, Darton, Longman &
Todd, 2002, 366 Seiten, ca. 22 €.

Elizabeth Stuart: Gay and Lesbian
Theologies: Repetitions with Cri-
tical Differences, Ashgate, 2003,
166 Seiten, ca. 30 €.

Kenwyn K. Smith: Manna in the
Wilderness of AIDS. Ten Lessons

QueerVerweise

in Abundance, 1BS Books, 2002,
224 Seiten, ca. 18 €.

Alice Ogden Bellis; Terry L. Huf-
ford: Science, Scripture, and Ho-
mosexuality, Pilgrim Press, 2002,
128 Seiten, ca. 15 €.

Katharina Greschat/Heike Omer-
zu: Kérper und Kommunikation.
Beitrage aus der theologischen
Genderforschung, Evangelische
Verlagsanstalt, Leipzig 2003,
216 Seiten, 16,80 €.

Hedwig-Jahnow-Forschungspro-
jekt (Hg.): Korperkonzepte im
Ersten Testament. Aspekte einer
Feministischen  Anthropologie,
Kohlhammer, Stuttgart 2003,
256 Seiten, 20 €.

VOI'SChdU

Die nachsten

Themenhefte der

WERKSTATT SCHWULE
THEOLOGIE

WERKSTATT ~ 3/September  2003:

Queer Reading of the Bible.

WERKSTATT 4/Dezember 2003: Les-
bische Theologien.

WerksTATT 1/Mdrz 2004: Religi-
onslehrer,  Religionspadagogik,
Religionsunterricht.



Rosa Brett

26

AS ROSA BRETT bietet Platz fir

QueerVerweise aller Art: Veran-
staltungsankiindigungen, Termin- und
Publikationshinweise, Tagungsberich-
te, die Vorstellung von Initiativen und
Projekten... Die Zahl schwul-christ-
lich engagierter Gruppen, Verbande
und Gottesdienstgemeinden steigt

immer weiter. Das Rosa Brett will die-
se bekannt machen, miteinander in
Kontakt bringen und zur Entwicklung
neuer Ideen und Projekte beitragen.

l‘ - s S S
demWeg
' Weg-Gemeindé oder im

Wettlauf mit der HuK?
HuK-Mitgliederversammlung 2003

ch kann mich noch gut erinnern,

wie ratlos ich war, als ich Anfang
der Siebzigerjahre von einem (hetero-
sexuellen) Bekannten den Rat erhielt,
doch einmal Kontakt zu einer Schwu-
lengruppe aufzunehmen (»Solche
Gruppen soll es geben — habe ich
mal gehort!«). Wie und wo solch eine
Kontaktaufnahme erfolgen kénne,
wusste er nicht zu sagen — und ich
genauso wenig! Erst einige Jahre spa-
ter — ich war gerade in Heidelberg —
fand ich an einem Baumstamm ein
Flugblatt, das auf die Existenz einer

ROSd

Brett

Heidelberger »Homoaktionsgruppe«
aufmerksam machte — leider nur mit
Postfachadresse versehen. Ich schrieb
an die angegebene Adresse und fuhr
wenig spéter die weite Strecke von
Nirnberg nach Heidelberg zu einem
Treffen der dortigen Gruppe. Wie viel
leichter haben wir es heute! Schwu-
len- und Lesbengrupen gibt es (fast)
an allen Orten. Solche, die mit der
Kirche »nichts am Hut« haben, aber
mittlerweile auch eine Vielzahl von
Gruppen, die an einem innerkirchli-
chen Meinungsbildungsprozess mit-
arbeiten.

Vom 7.-9.3.2003 fand die Mitglie-
derversammlung der Gkumenischen
Arbeitsgruppe Homosexuelle und
Kirche (HuK) in Bendorf statt, der ich
seit dem Evangelischen Kirchentag
1979 in Niirnberg angehdre. Bernd
Gohring, Geschiftsfiihrer der Initiati-
ve Kirche von unten (IKvu), berichte-
te in einem Einstiegsreferat tiber die
gegenwartige Situation seiner Orga-
nisation und bezeichnete die HuK
als »engagierte Mitstreiterin der lkvu
vom ersten Tage an«.



242

Der Samstagvormittag war aus-
schlieBlich »geschiftlichen« Dingen
gewidmet, von denen ein Grolteil
der Neuwahl von vakanten oder neu
zu besetzenden Vorstandsposten galt.

Fiir den Nachmittag wurden ver-
schiedene Arbeitsgruppen angeboten.
Eine davon lautete: »Andere Gruppen
mit uns auf dem Weg: Weg-Gemein-
de oder im Wettlauf mit der HuK?« Da
wir in Niirnberg schon seit langerem
als HuK-Gruppe in den Hintergrund
getreten sind und stattdessen zu den
Treffen der Gruppe »Zwischenraumc
einladen, nahm ich an dieser Arbeits-
gruppe teil. Ich stellte die Initiative
»Zwischenraum« vor und berichtete
tiber deren spezifische Anliegen. Bei
unterschiedlichen  Schwerpunkten
gibt es gemeinsame Ziele, die fiir
mich wichtig sind und die ich zu
betonen versuchte. Mitglieder ande-
rer Initiativen — beispielsweise die
lesbisch-schwulen Pfarrkonvente, die
WERKSTATT ScHWULE THEOLOGIE oder die
Queergottesdienste — stellten die je-
weils fiir sie geltenden Schwerpunkte
vor. Zusitzlich hatte Reinhold, der
Initiator dieser Arbeitsgruppe, ein
Arbeitspapier erstellt, in dem er auer
den bereits genannten Gruppen noch
weitere Initiativen aufgelistet und mit
ihren Webseiten aus dem Internet
vorgestellt hatte. Alle diese Gruppen
und Initiativen arbeiten an dem ge-
meinsamen Ziel, Schwulen und Les-
ben in ihren jeweiligen Kirchen ein
Leben in Normalitdt und Akzeptanz
zu ermoglichen und leisten damit
ihren Beitrag zur Emanzipation von
Schwulen und Lesben in Kirche und
Theologie!

QueerVerweise

Ich halte es fiir gut, dass es diese
Vielzahl von Gruppen und Initiativen
gibt! Daneben halte ich es aber fiir
ganz wichtig, dass die verschiedenen
Gruppen sich nicht etwa gegeneinan-
der abgrenzen, sondern sich unterei-
nander bekannt machen, in Kontakt
bleiben und Gemeinsamkeiten beto-
nen! Je mehr und je grofRere Netzwer-
ke es gibt, desto effektiver kann daran
gearbeitet werden, der immer noch
bestehenden Voreingenommenheit,
die in den christlichen Kirchen und
in den Gemeinden gegeniiber dem
Thema Homosexualitit besteht, und
der Abwehr gegentiber diesem The-
ma den Boden zu entziehen.

Gerhard Mundt,
HuK-Regionalgruppe Niirnberg

~ Familien-Lexi

Kétholische Kifche |
koppelt sich vom
Diskurs ab

Mit Enttduschung und Entsetzen
reagiert die Vereinigung der
Lesben und Schwulen in der Union
(LSU) auf das neue Lexikon der ka-
tholischen Kirche zu strittigen bio-
und familienethischen Fragen.



Rosa Brett

In dem vom Pépstlichen Famili-
enrat Anfang April herausgegebenen
Werk wird Homosexualitat als »psy-
chisches Problem« einer Minderheit
bezeichnet; sie besitze »keinerlei
gesellschaftlichen Wert«. Gleichzei-
tig wird in dem umstrittenen Lexikon
behauptet, Homophobie sei eine Er-
findung von Lesben und Schwulen,
um damit die heterosexuelle Mehr-
heit einzuschiichtern. In einem Lexi-
konbeitrag des Pariser Psychoanaly-
tikers Tony Anatrella heilit es ferner,
Respekt vor gleichgeschlechtlicher
Liebe kdnne es nicht geben.

Die schwul-lesbischen Unions-
mitglieder erkldren in einer in Wiirz-
burg verdffentlichten Pressemittei-
lung: »Die LSU akzeptiert, dass die
unleugbare Existenz von homose-
xuell empfindenden Menschen fir
die romisch-katholische Amtskirche
ein Argernis und Problem darstellt.
Nicht akzeptieren kann die LSU al-
lerdings, dass gleichgeschlechtlich
Liebende zum Siindenbock fiir eine
liberale gesellschaftliche Entwicklung
gemacht werden, die aus Sicht der
katholischen Kirche verwerflich ist.«
Dass jeder Mensch an Wiirde gleich
ist und seine sexuelle Orientierung
keinen Einfluss auf seine gesellschaft-
liche Stellung haben darf, sei ein
hohes Gut westlicher Zivilisation,
das seinen Ursprung in den Zehn
Geboten habe, heiflt es in der LSU-
Stellungnahme weiter.

Die von der Amtskirche approbier-
ten Thesen zur Homosexualitit stellen
nach Ansicht der LSU nicht nur eine
Diskriminierung, Verunglimpfung
und Herabsetzung dar, sondern ent-
ziehen sich auch dem aktuellen wis-

243

senschaftlichen Diskurs, wonach Ho-
mosexualitit eben keine individuell
oder sozial erworbene Orientierung
ist. Wieder einmal verschaffe sich
- so die Einschdtzung der Schwulen
und Lesben aus der Christdemokra-
tie — eine reaktiondre Tendenz in der
katholischen Weltsicht Gehor, die
Homosexuelle zu Menschen zweiter
Klasse degradieren und aus Opfern
gesellschaftlicher  Diskriminierung
»subversiv-zerstorerische Tater« einer
so genannten »gesunden« Sozialge-
meinschaft machen wolle. Gegen
diese Form der Ausgrenzung und
Umkehrung der tatsdchlichen gesell-
schaftlichen Wirklichkeit erhebt die
LSU energisch Protest.

Statt den gleichen Fehler wie bei
der Wende zur Neuzeit (also bei der
Reformation) zu begehen, sollten sich
die beteiligten katholischen Ethiker
nach Meinung der LSU fragen las-
sen, ob wirklich spatmittelalterliche
»Betonkopf-Scholastik und intellek-
tuelle Inquisition«, so die Unions-
vereinigung in ihrer Stellungnahme
wortlich, an die Stelle eines vertieften
Gesprachs mit gleichgeschlechtlich
Empfindenden treten sollten.

Die meisten Homosexuellen be-
trachteten ihre sexuelle Orientierung
nicht als Kampfmittel gegen anders
Veranlagte, sondern als authenti-
schen Ausdruck ihrer individuellen
Personlichkeit, fahrt die LSU in ihrer
Erklarung fort. Wortlich heifdt es: »In-
sofern befinden sie sich nicht — wie
Tony Anatrella unterstellt — in einer
»psychologischen Notlage, sondern
dieselbe wird durch repressive, vorur-
teilsgeladene und den Erkenntnissen



b4

moderner Sozialwissenschaft abhol-
de Stimmungsmache provoziert.«

Die schwul-lesbischen Unionsmit-
glieder fordern daher: »Um Wahrhei-
ten und Erkenntnisse kann und muss
gestritten werden. Eine Pauschal-Ver-
urteilung und absichtsvolle Ausgren-
zung von Homosexuellen kann aber
nicht Grundlage eines ernsthaften
Diskurses sein.« Abschliefend fordert
die LSU die katholische Kirche zu
einem respektvollen und humanen
Umgang mit Lesben und Schwulen
auf, der sich am Ziel seelsorgerlicher
Annahme orientiert, und betont: »Wir
sind Menschen und keine parasitdren
Elemente, die die Geburt kinftiger
Katholiken verhindern wollen.«

Lesben und Schwule in der Union,
Region Stid, Wiirzburg

Kontakt und weitere [nformationen:
Jens Voskamp

Lesben und Schwule in der Union
(LSU)

Regionalpressesprecher Stid

Postfach 81 01 46

D-90246 Nirnberg

Tel. (09 17) 55 79 03

mobil (0 1 60) 4 88 90 70

Das Anfang April in Italienisch ver-
offentlichte »Lexikon zu mehrdeu-
tigen und umstrittenen Begriffen
tber Familie, Leben und ethische
Fragen« des Papstlichen Familien-
rates wurde unter der Federfiihrung
des kolumbianischen Kurienkardi-
nals Alfonso Lopez Trujillo erarbei-
tet und von der Glaubenskongre-
gation approbiert. Das 867 Seiten
starke Werk enthalt 78 Artikel (z.B.
zu  Abtreibung,  Biotechnologie,

QueerVerweise

Safer Sex oder den kirchlichen
Schwangerschaftsberatungsstellen in
Deutschland). Dem internationalen
Autorenkreis gehéren u. a. die Psy-
chotherapeutin Christa Meves, der
Dogmatiker Leo Kardinal Scheffc-
zyck sowie der Jurist Hans Reis an.
Ubersetzungen ins Spanische, Eng-
lische, Franzosische und Deutsche
sind in Planung.

~ Niirnberger Huk
kritisiert Ablehnung
gleichgeschlechtlicher
Paarsegnungen durch den
bayerischen Arbeitskreis
Bekennender Christen

Der theologisch  konservativ
ausgerichtete Arbeitskreis Be-
kennender Christen (ABC), in dem
zwanzig protestantische Gruppen
zusammengeschlossen  sind,  will
nicht hinnehmen, dass die Leitungs-
organe der bayerischen Landeskirche
eine Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften zulassen. Auf einer
Delegiertenversammlung in  Niirn-
berg kiindigte die Gemeinschaft an,



Rosa Brett

sich einer derartigen Entscheidung zu
widersetzen. In der entsprechenden
Erklarung wird die Frage einer gleich-
geschlechtlichen  Partnerschaftsseg-
nung zum »Bekenntnisfall« erklart,
da praktizierte Homosexualitdt im
Widerspruch zum Wort Gottes ste-
he. Entsprechende Handlungen wer-
den als »Missbrauch des christlichen
Gottesdienstes« bezeichnet, die man
keineswegs anerkennen noch selber
durchfithren werde. Auch werde
es nach Aussage des Arbeitskreises
keine »geistliche Gemeinschaft« mit
Gemeinden geben, die derartige Seg-
nungen praktizierten.

Gerhard Mundt aus der Niirnber-
ger HuK-Regionalgruppe kritisierte
die Aussagen des Arbeitskreises Be-
kennender Christen und erklirte dazu
in einem Kommentar:

Der Arbeitskreis Bekennender
Christen will zwar »nicht den Kir-
chenaustritt empfehlen«, wenn die
Kirchenleitung einer Segnung gleich-
geschlechtlicher Partnerschaften zu-
stimmen wirde, wiirde eine solche
Segnung aber in jedem Fall und mit
allen Konsequenzen boykottieren!
Die Mitglieder und Sympathisanten
des ABC distanzieren sich damit in
aller Deutlichkeit von dem, was ich
mir unter einer »Gemeinschaft der
Heiligen« vorstelle. Eine solche Ge-
meinschaft, zu der wir uns im Glau-
bensbekenntnis bekennen, muss es
aushalten konnen, dass ihre Glieder
nicht alle gleich sind! Man muss von
ihr erwarten konnen, dass ihre Glie-
der aufeinander zugehen, miteinan-
der reden, aufeinander horen und
einander in ihrer Unterschiedlichkeit
respektieren! Zu letzterem sieht sich

245

der ABC nicht in der Lage und stellt

sich damit selber ins Abseits.
Gerhard Mundt,
HuK-Regionalgruppe Niirnberg

Uber den Antrag, gleichgeschlechtli-
che Partnerschaftssegnungen in der
Evangelischen Kirche in Bayern ein-
zufiihren, wird die Synode auf ihrer
Herbsttagung in Passau entscheiden.

UN-Menschenrechts-
kommission vertagt
Resolutionsentwurf

enschenrechte und sexuelle
Orientierung« lautet der Titel
einer Resolution, die von Brasilien in
die Menschenrechtskommission der
Vereinten Nationen (UN) in Genf ein-
gebracht worden war (der englisch-
sprachige Wortlaut der Resolution ist
nachzulesen unter www.westh.de).
Alle Staaten der Europdischen Uni-
on (EU) unterstiitzen den Text. Das
derzeit unter dem Vorsitz von Libyen
tagende Gremium hat Ende April eine
Debatte (iber den vorlegten Entwurf
vertagt.
Philipp Braun, Sprecher des

Lesben- und Schwulenverbandes
in Deutschland (LSVD), zeigte sich



246

in einer Presseerkldrung enttauscht
tiber dieses Vorgehen und erliutert
die Hintergriinde. Danach haben ei-
nige Lander wie Agypten, Malaysia,
Pakistan oder Saudi Arabien, die zu
den schlimmsten Verfolgerstaaten
von Lesben und Schwulen gehorten,
vorab innerhalb der Organisation der
islamischen Konferenz (OIC) gegen
die Resolution Stimmung gemacht.
Insbesondere Pakistan habe den Re-
solutionsentwurf als »politisch inkor-
rekt« und als »Beleidigung der 1,2
Milliarden Moslems in aller Welt«
bezeichnet.

Auch der Vatikan — so schreibt
der LSVD weiter — habe hinter den
Kulissen heftige Lobbyarbeit gegen
die Menschenrechte von Lesben und
Schwulen betrieben. Ferner meint
Braun: »Enttauscht sind wir auler-
dem Uber die USA, die sich als ein-
zige westliche Demokratie in dieser
wichtigen Frage enthalten wollten.
Und dies zu einem Zeitpunkt, wo
man sich angesichts der homopho-
ben AuRerungen eines ranghohen
US-Senators eine klare Stellungnah-
me der Bushadministration erhofft
hitte.«

Die genannten Ldnder machten
mit ihrer Blockadehaltung nach An-
sicht Brauns einmal mehr deutlich,
worin die Bedeutung der historischen
EntschlieBung gelegen hitte. Wort-
lich erklart der Vertreter des LSVD-
Bundesvorstands: »Nachdem bisher
schon einzelne UN-Sonderberichter-
statter das Thema in ihren Bericht mit
aufgenommen hatten, hitten jetzt die
Vertreter der Mitgliedstaaten auf inter-
nationaler Ebene Stellung bezogen.
Kiinftig waren die UN-Menschen-

QueerVerweise

rechtskommission und die anderen
UN-Menschenrechtsmechanismen
aufgefordert worden, sich mit der
Verfolgung von Lesben und Schwu-
len weltweit verstéirkt zu beschéftigen
— und damit auch die Verletzung der
Menschenrechte in den Verfolgerstaa-
ten zu thematisieren. «

Da aber der Antrag bestimmter
Lénder, die Resolution ganz von der
Tagesordnung zu nehmen, abge-
lehnt worden ist, spricht der LSVD
dennoch von einem »wichtigen
Etappensieg fiir Lesben, Schwule,
Bisexuelle und Transgender in aller
Welt«. Auch sei eine offene Abstim-
mungsniederlage des Resolutionsent-
wurfs verhindert worden. »Die Chan-
ce, das Prinzip der Universalitit der
Menschenrechte zu stirken, wurde
vorerst nur vertagt«, erldutert Braun.
Die brasilianische Resolution solle
jetzt bei der ndchsten Sitzung der
Menschenrechtskommission 2004
diskutiert und abgestimmt werden,
obwohl Brasilien und Kanada bereits
in diesem Jahr auf eine Abstimmung
gedrangt hatten. Mehr konnten die
Staaten, die eine ablehnende Hal-
tung vertreten, vorerst durch ihre
»prozeduralen Tricks« — so Braun in
seiner Erklarung — nicht erreichen.
Der LSVD-Vertreter wirft Libyen vor,
dass es seinen Vorsitz in der diesjihri-
gen Kommission dazu »missbraucht«
habe, eine inhaltliche Diskussion der
brasilianischen Resolution systema-
tisch durch Verschleppungstaktiken
zu verhindern. Brauns Fazit: »Das
bedauern wir sehr.«

Dennoch teilt der LSVD-Sprecher
die Einschitzung von Jan Doerfel von
der Nichtregierungsorganisation »In-



Rosa Brett

ternational Research Center for Social
Minoritie« (IRCSM), welche die Lob-
byarbeit vor Ort in Genf koordiniert
hat. Dieser habe erkldrt: »Man darf
nicht verkennen, dass diese Initiative
aus Brasilien einen riesigen Schritt
nach vorn darstellt. Er hat weltweit
zur Diskussion des Themas auf Regie-
rungsebene sowie zu einer enormen
Mobilisierung von Nichtregierungsor-
ganisationen in aller Welt gefiihrt.«

Abschlieffend erinnert der LSVD
daran dass weltweit immer noch
zahlreiche Schwule und Lesben ver-
folgt wiirden: »Niemand darf wegen
seiner sexuellen Orientierung seiner
Grundrechte beraubt, verfolgt oder
misshandelt werden. Diese Selbstver-
standlichkeit gilt leider noch immer
nicht weltweit.« Nach Angaben von
»amnesty international« (ai) wiirden
in achtzig Staaten die elementars-
ten Grundrechte von Lesben und
Schwulen verletzt. Braun verspricht:
»Dagegen werden wir weiterhin
kdmpfen und fiir die Abstimmung bei
der sechzigsten Sitzung der UN-Men-
schenrechtskommission im néchsten
Jahr mit IRCSM und Nichtregierungs-
organisationen aus der ganzen Welt
mobilisieren!«

Lesben- und Schwulenverband in
Deutschland

Kontakt und weitere Informationen:
Philipp Braun

Lesben- und Schwulenverband in
Deutschland (LSVD)

Bundesvorstand

Geschadtftsstelle Koln

PippinstralSe 7

D-50667 Kéln

E-Mail: ilga@lsvd.de

247

Bamberger Verein uferlos
beteiligt sich am
»Jahr der Bibel«

chwul-lesbische Neuaufbriiche in

Kirche und Theologie«: So lau-
tete der Titel eines Themenabends,
den der Bamberger Verein »uferlos
— Schwule und Lesben in Bamberg
e. V.« (weitere Informationen im In-
ternet unter http:/www.bamberg.gay-
web.de) vor einem Jahr veranstaltete
(vgl. WEerksTaTT 3/2002, S. 340 f.). Der
Abend war der Versuch, erneut tber
das schwierige Verhaltnis zwischen
Homosexualitdt und Kirche zu dis-
kutieren und dabei auch neuere Ent-
wicklungen aufzuzeigen, nachdem
es um dieses Thema aullerhalb des
christlich engagierten Teils der Szene
merklich ruhiger geworden war. Das
Experiment gliickte. Am Ende der
Veranstaltung wurde sogar eine Fort-
setzung der Diskussion gewdinscht.
Vor allem zeigte sich, dass weiter-
hin Gesprachsbedarf tiber die bibli-
schen Aussagen zur Homosexualitat
besteht. Das gegenwartige »Jahr der
Bibel« bot Gelegenheit, diesen Ge-
sprachsfaden wieder aufzunehmen.

Zunidchst wurde an Hand aus-
gewdhlter Texte aufgezeigt, wie ver-
schieden in der katholischen und
evangelischen Kirche beim Thema
Homosexualitét jeweils argumentiert



248

wird: zum einen in naturrechtlicher
Tradition, zum anderen stirker am
Schriftbeweis orientiert. Der Umgang
mit den Bibelstellen zur Homosexua-
litdt in den vorgestellten Texten zeig-
te, dass sich hier zahlreiche bis heute
in Theologie, Ethik und Kirche nicht
hinreichend geklarte oder zumindest
unterschwellig  weiterschwelende
Fragen widerspiegeln: Welche nor-
mative Autoritdt spielt die Bibel fir
die Sittenlehre? Wie ist bei der ethi-
schen Urteilsbildung angemessen mit
den Erkenntnissen der historischen
Schriftauslegung und dem heute er-
reichten historischen Bewusstsein
umzugehen? Welche Rolle kann eine
kontextuelle Ethik spielen? Welcher
Stellenwert kann den Erfahrungen
Betroffener zugesprochen werden?
Kann es eine fragmentarische Ethik
geben, die auch tber Lebensformen
neben der Ehe etwas zu sagen hat?
Die Debatte wird innerkirchlich im-
mer noch sehr emotional gefiihrt,
wie erst kiirzlich eine wochenlange
»Leserbriefschlacht« in mehreren ka-
tholischen Kirchenzeitungen erneut
gezeigt hatte. Anlass war die Frage ei-
nes evangelischen Theologen in einer
Artikelserie zum »Jahr der Bibel« ge-
wesen: »Warum soll Homosexualitat
ein Grauel sein?«

Zwei Texte — aus der Feder zwei-
er sehr unterschiedlicher Interes-
sengruppen in der Kirche — leiteten
zum zweiten Teil des Abends iiber:
»Das Zeugnis der Bibel zur Frage der
Homosexualitét ist einstimmig, klar
und keineswegs nur eine Randfrages,
urteilt die evangelisch-traditionalis-
tische Bekenntnisbewegung »Kein
anderes Evangelium« angesichts der
aktuellen Beschliisse einzelner Lan-

QueerVerweise

deskirchen zur Segnung gleichge-
schlechtlicher Paare. Eine derartige
Form der Bibelauslegung laufe Ge-
fahr, »nur das wortlich zu nehmen,
was man gerade brauchts, heifit es
dagegen in einem Flyer, den ver-
schiedene Lesbennetzwerke an ihrem
Gemeinschaftsstand auf dem Berliner
Kirchentag verteilten. Grund genug,
einmal gemeinsam einen Blick in die
Bibel zu wagen.

Die Texte missen an dieser Stel-
le nicht einzeln diskutiert werden.
Auch das Gesprach an jenem Abend
zeigte, dass die Texte den meisten
bekannt waren. Aufsehen erregte die
selbst regelmafigen Bibellesern eher
unbekannte, recht grausame Schilde-
rung einer versuchten homosexuellen
Vergewaltigung und ihrer Folgen im
neunzehnten Kapitel des Richterbu-
ches. Eher unerwartet zeigte sich aber
auch, dass sich einige Teilnehmer sehr
intensiv mit einzelnen Texten und ih-
rer Auslegungsgeschichte (nicht nur
der christlichen, sondern auch der jii-
dischen) beschaftigt hatten. Die Bibel
hat nicht an Aktualitat verloren und
fordert auch heute zur personlichen
Auseinandersetzung heraus.

So lautete auch das Fazit des ge-
meinsamen Gespraches: Die bibli-
schen Aussagen sind von Christinnen
und Christen zundchst einmal ernst
zu nehmen - auch dann, wenn sie
sperrig sind. Uber unliebsame Bi-
belstellen einfach hinwegzusehen
oder diese allzu vorschnell zur Seite
zu legen, wird dem Wert, den wir
der Bibel beimessen, nicht gerecht.
Leider erweckten auch einige Diskus-
sionsbeitrage auf dem vor kurzem zu
Ende gegangenen Kirchentag diesen



Rosa Brett

Eindruck. Es bleibt dabei: Schwules
Verhalten wird von der Bibel auf den
ersten Blick nicht gestiitzt. Anderer-
seits kann es aber auch nicht darum
gehen, die Bibel als »wortwortliche
Gebrauchsanleitung« zu lesen. Es
gibt zahlreiche Stellen in der Hei-
ligen Schrift, die fiir die Gestaltung
einer von Liebe und Verantwortung
getragenen Partnerschaft etwas zu
sagen haben — unabhingig von der
sexuellen Orientierung. Denn eines
haben die Texte, tiber die im Verlauf
des Abends gesprochen wurde, ge-
zeigt — so verschieden, anstdBig und
parteiisch sie im Einzelnen auch sind:
Schwule und Lesben sind genauso
gefahrdet wie Heterosexuelle. Gliick
und gelingendes Leben sind nicht
garantiert. Und hierzu kénnen Bibel
und christliche Ethik eine Menge sa-
gen. Leider bleibt oft nicht mehr die
Zeit dazu, wenn erst der Ballast an
Missverstandnissen und Vorurteilen
christlicher und biblisch begriindeter
Homophobie beiseite geschoben ist.

Hierliber miteinander ins Ge-
sprach zu kommen, lohnt eine Fort-
setzung der Diskussion. Allerdings
zeigte der Bamberger Gesprachsa-
bend, dass dies gar nicht so einfach
ist, da sich bei diesem Thema die ethi-
schen und spirituellen Fragen immer
wieder mit der kirchen- und macht-
politischen Debatte verquicken.

Axel B. Kunze

249

Neue Studie

Ein Thema, das an Bedeutung ge-
winnt«: Unter diesem Stichwort
berichtete die WERKkSTATT vor einem
Jahr an dieser Stelle Uber eine Tagung
des Evangelischen Verbandes fiir Al-
tenarbeit im Rheinland, die sich mit
schwulen Senioren in Altenheimen
beschiftigte (vgl. WErkstaTT 2/2002,
S 2095

Vor kurzem erschien in der Rei-
he »Dokumente lesbisch-schwuler
Emanzipation«, die vom Fachbereich
fur gleichgeschlechtliche Lebenswei-
sen der Berliner Senatsverwaltung
herausgegeben wird, ein Band, der
sich ebenfalls diesem Thema wid-
met: »Anders sein und alter werden
— Lesben und Schwule im Alter«. Die
Veroffentlichung dokumentiert zum
einen die Beitrdge einer gleichnami-
gen bundesweiten Fachtagung, die
im November 2002 an der Alice-Sa-
lomon-Fachhochschule in der Bun-
deshauptstadt stattfand, zum anderen
die Ergebnisse einer Berliner Studie,
die danach fragt, wie Schwule und
Lesben verschiedenen Alters mit dem
Thema umgehen. Formuliert werden
konkrete Empfehlungen fiir die Seni-
orenpolitik und die Altenarbeit. Die
Broschiire ist kostenlos erhdltlich.

Axel B. Kunze



250

Bezugsmdglichkeit:

Infopunkt der Senatsverwaltung fir Bil-
dung, Jugend und Sport

Beuthstralle 6 — 8

10117 Berlin

E-Mail: gleichgeschlechtliche@senbjs.
verwalt-berlin.de

Internet: www.senbjs.berlin.de/
gleichgeschlechtliche

ati :en;

Gottesdlenste

gesucht

FUr das Buch »Gottesdienst Impul-
se« sucht der biblioviel Verlag in
Bochum noch Hinweise, Vorschlige
und Berichte von interessanten Got-
tesdiensten. Der geplante Band soll
erprobte  Zielgruppengottesdienste
vorstellen und bereits im Herbst 2003
erscheinen. Klassen-, Jugend- und Fa-
miliengottesdienste werden ebenso
aufgenommen wie Thomasmessen,
Gottesdienste im Zirkus, Agapemahl-
feiern oder Literaturgottesdienste.

Thomas O. Siilzle

Kontakt und weitere Informationen:
biblioviel Verlag

Anja Grube

Tel. (0234)91389-11

E-Mail: lektorat@biblioviel.de

QueerVerweise

= syl
Schals

Eindriicke vom ersten
Okumenischen Kirchentag
in Berlin

ie Bundeshauptstadt glich einem

Meer sonnengelber Schals. Ob
in der U-Bahn oder im StraRencafé,
ob in Mitte oder in Kreuzberg, ob
Unter den Linden oder am Stadtrand
Berlins: Uberall waren die Kirchen-
tagsbesucher prédsent, die an ihren
sonnengelben Schals mit dem Motto
»lhr sollt ein Segen sein« gut zu er-
kennen waren. Auch die Schwulen-
kneipen im Kreuzberger oder Scho-
neberger Kiez machten da keine Aus-
nahme. Die Befiirchtung, eine Stadt
wie Berlin liefe sich von einem der-
artigen Ereignis nicht beeindrucken,
erwies sich im nachhinein als unbe-
griindet. Gleichwohl stellte sich der
Okumenische Kirchentag (OKT) der
Herausforderung, dass die Christen in
Berlin langst nicht mehr die Mehrheit
bilden: Erstmals wurde in eigenen
Themenschwerpunkten der Dialog
mit dem Islam oder mit bekennenden
Atheisten gesucht.

Was die Stadt an der Spree am
verlingerten Himmelfahrtswochen-
ende erlebte war ein »Experiment«:
Nahezu krampfhaft hatten es die
beiden Veranstalter, der Deutsche
Evangelische Kirchentag (DEKT) und



Rosa Brett

das Zentralkomitee der deutschen
Katholiken (ZdK), vermieden, im
Vorfeld vom ersten Okumenischen
Kirchentag zu sprechen. Erst die Tage
in Berlin sollten zeigen, ob es eine
Wiederholung geben werde.

Die Skepsis wuchs, nachdem
klar war, dass es kein gemeinsames
Abendmahl geben wiirde. Die Veran-
stalter miihten sich darum, die Frage
der eucharistischen Tischgemein-
schaft herunterzuspielen und jegli-
che Provokation zu vermeiden. Als
der Vatikan auch noch im Marz eine
Eucharistieenzyklika ankiindigte, die
— natiirlich rein »zufillig« — passend
zum Kirchentag erscheinen sollte,
mehrten sich die innerkirchlichen
Stimmen, die bereits munkelten, der
erste Okumenische Kirchentag sei auf
lange Sicht auch der letzte. Dass es
dann doch anders kam, war sicher-
lich der insgesamt geldsten Stimmung
in Berlin zu verdanken. Am Ende
sprachen sich nahezu alle fiihrenden
Vertreter der beiden grofen Kirchen
fir eine Wiederholung aus. Vielleicht
2008, doch das steht noch nicht fest.
Geplant sind vorerst der kommende
Katholikentag 2004 in Ulm und der
Evangelische Kirchentag 2005 in
Hannover.

Der OKT war eine Veranstaltung
der Superlative: Schon der Blick
in das (iber siebenhundert Seiten
starke Programm lie manchen ver-
zweifeln. Den allein rund 200.000
Dauergdsten (darunter deutlich mehr
Protestanten) boten sich mehr als
3.200 Veranstaltungen, die sich auf
sechshundert Veranstaltungsorte und
sechzig Messehallen verteilten. Rund
vierzig Prozent der Kirchentagsbesu-

251

cher waren unter dreilig Jahren — ein
Altersdurchschnitt, von dem viele
Gemeinden nur trdumen. Auf der
»Agora«, einer Art »kirchlicher Leis-
tungsschau, prasentierten sich mehr
als eintausend professionelle oder eh-
renamtliche Initiativen, Projekte und
Verbdnde.

Wer an den Messestianden entlang
schlenderte, konnte meinen, viele in-
nerkirchliche Konflikte seien fur drei
Tage vergessen: Vertreter eines inter-
religidsen Dialogs standen eintrachtig
neben evangelikalen Gruppierungen,
konservative Familienlobbyisten pra-
sentierten sich neben christlichen
Schwulengruppen. »Das werden ja
immer mehr«, zeigte sich eine Be-
sucherin freudig Uberrascht, als sie
die Stande mit den verschiedenen
schwul-lesbischen Angeboten ab-
schritt. »Frither gab es nur die HuK.«

Dariiber hinaus waren beispiels-
weise der schon traditionelle Gemein-
schaftsstand der verschiedenen kirch-
lichen Lesbennetzwerke, die Metro-
politan. Community Church (MCC),
der Volklinger Kreis (VK) schwuler
Manager, das Bisexuelle Netzwerk
(BiNe) oder der Bundesverband der
Eltern, Freunde und Angehdérigen von
Homosexuellen (BEFAH) vertreten. In
einer anderen Halle stellte sich die
Initiative Zwischenraum vor. Im Ju-
gendzentrum »Tempodrom« waren
neben dem Jugendnetzwerk Lambda
aus der verbandlichen Kirchenjugend
»KJGay« und »SchLeHes, die schwul-
lesbischen  Sankt-Georgs-Pfadfinder,
vertreten. Andere — beispielswei-
se die schwulen Priestergruppen,
die Schweizer Gay-Plattform »Pink
Cross«, die Berliner Basisgemeinde



252

»Queer-Christ« oder auch die Werk-
SsTATT — waren durch ihre Flyer pra-
sent. Alle auf der »Agora« vertretenen
schwul-lesbischen Gruppen sind im
Internet auf der Seite der Leshischwu-
len Gottesdienstgemeinschaften
(LSGG) in der Linksammlung »In gu-
ter Nachbarschaft« zusammengestellt
(zu finden unter www.lsgg.de).

Erstmals stellten sich auch die
sechs Queergottesdienstprojekte aus
Basel, Frankfurt am Main, Miinchen,
Munster in Westfalen, Niirnberg und
Stuttgart mit einem gemeinsamen
Stand vor (vgl. Werkstatr 3/2002,
S. 341). Das Interesse daran war grof,
die Reaktionen bis auf wenige Aus-
nahmen positiv (vgl. den folgenden
Bericht von Wolfgang NuB). Anders
als erwartet, stellte der Messestand
keine Barriere dar. Die meisten, die
sich dort umschauten, waren auch
bereit, sich auf ein kiirzeres oder
langeres Gesprich einzulassen. Ge-
zielt wurde nachgefragt, warum es
beispielsweise in Hamburg, Berlin,
Koln oder Leipzig einen derartigen
Gottesdienst nicht gebe. Hier wurde
leider die Chance verpasst, ein Forum
anzubieten, wo Interessierte sich ver-
netzen konnten. Queergottesdienste
sind schlieBlich praktisch {iberall
moglich, es bedarf nur eines kleinen
Teams, das den Anfang macht. Viel-
leicht kénnte die LSGG-Homepage
zu einer derartigen Kontaktplattform
ausgebaut werden.

Wer genau hinsah, konnte auch
anderswo mitunter sehr liebevolle
»schwule Spuren« entdecken: So
war am gegeniiberliegenden Stand
der evangelischen Minnerarbeit, wo
die Besucherinnen und Besucher

QueerVerweise

ihre Wiinsche fiir Viter und Kinder
auf bunte Luftballons aus Tonpapier
schreiben konnten, zu lesen: »lch
wiinsche mir, dass mein Papa bald
einen Mann findet.« — Keine Frage:
Das Thema Homosexualitdt war auf
der »Agora« unibersehbar prisent.
»... und das ist auch gut sol« Zeigt
es doch, dass die Rede vom »Kreuz
mit den Christen« — wie das Berliner
Gaymagazin »Siegessdule« zum OKT
titelte — nicht die ganze kirchliche Re-
alitat wiedergibt.

Allerdings haben die Kirchen
auch noch ein anderes Gesicht:
»Lesben und Schwule werden von
den Kirchen in vielen Bereichen dis-
kriminiert, stellte der Lesben- und
Schwulenverband in Deutschland
(LSVD) in einer Pressemitteilung zum
OKT fest (vgl. auch WerkstaTT 1/2003,
S. 103-106). Dessen Landessprecher
fiir Berlin und Brandenburg, Alexan-
der Zinn, forderte insbesondere die
katholische Kirche auf ihren Be-
schluss zurtickzunehmen, der Mit-
arbeiterinnen und Mitarbeitern, die
sich eintragen lassen, die Kiindigung
androht. Weiter erklirte Zinn: »Sollte
dies nicht geschehen, ist der Gesetz-
geber gefordert. Dann miissen staat-
liche Zuwendungen an die Kirchen
kiinftig explizit mit der Beachtung der
Grundrechte und der arbeits- und be-
amtenrechtlichen Diskriminierungs-
verbote verkniipft werden. «

Dass die Linie der katholischen
Amtskirche inzwischen nicht nur al-
lein unter Schwulen und Lesben auf
Unverstandnis stéRt, zeigte sich in
der Annahme einer Resolution, die
an verschiedenen Stinden zur Unter-
schrift auslag (die Resolution ist wei-



Rosa Brett

ter unten im Wortlaut dokumentiert).
Darin wurde fiir die katholische Kir-
che »eine neue Auseinandersetzung
[...] mit Homosexualitat auf der Basis
aktueller Erkenntnisse der Human-
wissenschaften« sowie die volle —
auch dienstrechtliche — Anerkennung
und Segnung gleichgeschlechtlicher
Lebensformen gefordert. Dass es bis
dahin noch ein weiter Weg ist, zeigte
sich auf der einzigen Podiumsdiskus-
sion, die zu diesem Thema auf dem
Messegeldnde selbst, dem zentralen
Veranstaltungsort, stattfand. Dabei
diskutierten (iber die Frage »Lebens-
formen um des Himmelreiches wil-
len?« ein schwuler Vater, eine katho-
lische Ordensfrau, ein evangelischer
Oberkirchenrat, eine Familienpoliti-
kerin des ZdK und ein katholischer
Kirchenrechtler. Letzterer (iberzeugte
am wenigsten, lieferte aber einmal
mehr ein Paradebeispiel kirchlich
gepflegter Dialektik, indem er sich
standig zwischen beruflicher und pri-
vater Meinung »durchzuwurschteln«
versuchte.

Die Veranstaltung zeigte, dass
schwul-lesbische Lebensformen sich
gar nicht so sehr von anderen un-
terscheiden, wie oft unterstellt wird.
Warum  schwul-lesbische Partner-
schaften ihrer Meinung nach nicht
mit einer Ehe verglichen werden
konnen, vermochte die ZdK-Vetrete-
rin letztlich nicht Giberzeugend zu be-
griinden. Aus ihrer Behauptung, Ehe
und Familie seien eine gefahrdete Le-
bensform, fiir die sich die katholische
Kirche zu Recht stark mache, sprach
allzu sehr die Lobbyistin. Ihr Wunsch,
sich verstarkt tber die verschiede-
nen Lebensformen auszutauschen,
verdreht die Situation: Zum anderen

253

setzt ein derartiges Gespréch eine At-
mosphdre gegenseitiger Achtung und
Anerkennung voraus. Davon ist die
katholische Kirche noch weit entfernt.
Zum anderen mutet es mehr als selt-
sam an, wenn von kirchlicher Seite
versucht wird, gleichgeschlechtliche
Partnerschaften per se zu einer Art ge-
sellschaftlicher Avantgarde verkldaren
zu wollen. Dass dies keineswegs der
Realitdt entspricht, belegte ein Pfarrer,
der im Publikum saBl, mit Beispielen
aus seiner seelsorgerlichen Praxis.
»Warum sollen Schwule und Lesben
nicht genauso eine spiefSig-konserva-
tive Beziehung wie Eheleute fiihren
dirfen, wenn beide dies wollen?«,
wurde zurecht aus dem Zuhorerkreis
gefragt.

Insgesamt brachte die Diskussion
keine neuen Erkenntnisse. Viele Ar-
gumente, die ausgetauscht wurden,
waren bereits von dhnlichen Veran-
staltungen friiherer Jahre bekannt.
Heille Brennpunkte wie das kirchli-
che Dienstrecht wurden gar nicht erst
angesprochen. »Wir erleben eine Sta-
gnation auf hohem Niveau«, duRerte
sich ein Teilnehmer aus dem Publi-
kum anschlieBend enttduscht (iber
die Veranstaltung. Um neue Perspek-
tiven zu entwickeln, miisste ein der-
artiges Podium prominenter besetzt
werden. Die Kirchenleitungen sollten
endlich dazu gebracht werden, sich
aus der Deckung zu begeben und der
offenen Diskussion zu stellen.

Das  umfangreiche  HuK-Pro-
gramm, das sich groftenteils in einer
Wilmersdorfer Schule abspielte, bot
anspruchsvolle Themen. Dennoch
stellt sich die Frage, ob hier nicht
in Zukunft weniger mehr wére. Die



254

Kréfte sollten stirker gebiindelt wer-
den und sich neben dem Messestand
auf ein paar Veranstaltungen konzen-
trieren, die auch angesichts der Ange-
botsfiille eines Kirchentages mit einer
deutlichen AuRenwirkung rechnen
konnen. Ein Blick in die aktuellen
Zeitungsberichte und Agenturmel-
dungen zum OKT zeigte, dass dies
mit den schwul-lesbischen Veranstal-
tungen im »Tempodrom« durchaus
gelungen ist.

Eine klare »Zeitansage«, wie Kir-
chentage friher gern genannt wur-
den, waren die Veranstaltung in Berlin
nicht. Zwar wurde iiber einzelne The-
men — beispielsweise das Gewaltpo-
tenzial der Religionen, das transatlan-
tische Verhaltnis oder den Fingerab-
druck im Personalausweis — mitunter
kontrovers diskutiert, doch anders als
in den Jahren zuvor liefs sich kein gro-
Res Thema ausmachen, welches das
Christentreffen pragte. Angesichts der
gravierenden wirtschafts-, sozial- und
gesundheitspolitischen ~ Probleme,
vor denen Deutschland steht, blieb
die Mammutveranstaltung auffillig
sprachlos. Angesichts leerer Kassen
scheinen auch die Kirchen visions-
und mutlos zu werden. Ein »Signal
der Zuversicht¢, wie Kardinal Leh-
mann, der Vorsitzende der Deutschen
Bischofskonferenz, am Ende meinte,
ging politisch vom OKT nicht aus.

Differenzierter war dagegen das
Bild beim Thema Okumene: Dieser
haben die gemeinsamen Tage in Ber-
lin sicher neuen Schwung gegeben.
Allerdings zeigte sich auch, wie stark
die katholische Kirche mit ihrer star-
ren Haltung in der Abendmahls- und
Amtsfrage inzwischen in der Defensi-

QueerVerweise

ve ist. Anderslautende Dementis ka-
tholischer Spitzenfunktionare klangen
wenig liberzeugend, wie spitestens
die Suspendierung von Pfarrer Kroll
zeigte, der wihrend eines Gottes-
dienstes der Kirchenvolksbewegung
»Wir sind Kirche« der offenen Einla-
dung zum evangelischen Abendmahl
gefolgt war. Was in vielen Gemein-
den (nicht zuletzt auch in den Queer-
gottesdiensten) Sonntag fiir Sonntag
praktiziert wird, erweist sich auf amt-
licher Ebene immer noch als Minen-
feld und Politikum. Der Wunsch nach
eucharistischer Gastfreundschaft lasst
sich aber nicht mehr unterdriicken;
die ablehnenden Erkldrungsversuche
der Kirchenleitungen muten schon
heute hilflos an. Wahrend des zen-
tralen Feierabendmahls, eine Tradi-
tion der bisherigen Evangelischen
Kirchentage, im Sommergarten des
Messegelandes machten die drei
zelebrierenden Pfarrerinnen in ihrer
gemeinsamen Predigt auch gar nicht
erst den Versuch, ihren Unmut (iber
die katholische Ungastlichkeit zu ver-
bergen.

Eindrucksvoll haben die Tage in
Berlin gezeigt, dass von einer abneh-
menden Abendmabhls- oder Eucharis-
tiefrommigkeit nicht die Rede sein
kann — im Gegenteil. Hier bilden die
Queergottesdienste keine Ausnahme.
Wer die Diskussionen und Gesprache
auf dem OKT verfolgte, konnte spii-
ren, dass die einzelnen konfessionel-
len Traditionen ihren Wert behalten:
Glaube und kirchliche Heimat brau-
chen einen festen Rahmen, der aller-
dings nicht auf Kosten Anderer gehen
muss. Kurz gesagt: Konfessionelle
Identitét ja, Ausgrenzung nein.



Rosa Brett

Bis 2008 gibt es noch viel zu tun,
damit die schiefen Tone innerhalb
des 6kumenischen Konzerts weniger
werden. Das Motto »lhr sollt ein Se-
gen sein« konnte dann noch glaub-
wiirdiger klingen.

Axel B. Kunze

Sememscha&en - ';

Ein ganz persénlicher
Riickblick auf den
Kirchentag

dhrend in den Medien der ers-

te  Okumenische Kirchentag
fast ausschlieBlich tiber das allgegen-
wartige Thema von Okumene und
gemeinsamem Abendmahl rezipiert
wurde, vollzog sich fast in aller Stille
ein kleines Wunder: auf der »Agorac,
dem Markt der Moglichkeiten. In
noch nie dagewesener Vielfalt pra-
sentierte sich lesbisch-schwules Le-
ben in der Kirche!

Gleich acht Informationsstande
von Gruppen aus dem lesbisch-
schwulen Umfeld hatte die Kirchen-
tagsleitung zugelassen, einer davon
eine Fusion von funf Lesbennetzwer-
ken. Ein ermutigendes Zeichen von
den Laienorganisationen der Kirchen;

255

und das in einer Zeit, in der der Wind
von Seiten der Amtskirchen nach wie
vor scharf weht (Berufsverbot fiir ver-
partnerte kirchliche Mitarbeiter bei
der katholischen Kirche, Ablehnung
von Partnerschaftssegnungen in vie-
len evangelischen Landeskirchen ...).

Ich habe die Atmosphare durch-
gangig positiv erlebt: Die Stand-
besucher waren durch die Bank
aufgeschlossen und interessiert; die
befiirchteten Stérungen durch funda-
mental-christliche Gruppen blieben
weitgehend aus. Ein paar Tendenzen
haben sich in den Gesprachen abge-
zeichnet:

»Das ist ja toll! Ich hatte nicht geahnt,
dass es so etwas wie euch tberhaupt
gibtl«

Aufgeschlossenheit und Interesse
an unserer Arbeit war eine der hau-
figsten Reaktionen der Standbesu-
cher. Auch die Resonanz auf die Kir-
chentagsresolution spricht eine deut-
liche Sprache. Dafiir allen Besuchern
ein herzliches Dankeschéon!

»Warum gibt es euch nicht in Berlin
oder in Hamburg?«

Die Frage kam oft und sie zeigt
es klar: das Bedurfnis nach Gottes-
dienstangeboten ist da, viele Lesben
und Schwule und ihre Freundinnen
und Freude wiirden gerne an spe-
ziellen Gottesdiensten teilnehmen.
Vielleicht eine Anregung, selber aktiv
zu werden und mit Gleichgesinnten
ein Gottesdienstprojekt auf die Beine
zu stellen? Ubrigens: gerade in Ber-
lin gibt es drei verschiedene Cottes-
dienstangebote — von der HuK, von



256

»Kirche positHIV« und von der Basis-
gemeinde »Queer Christ«.

»Ein guter Freund von mir ist schwul,
aber die Kirche ist ihm sehr wichtig
— wie kann ich ihm helfen?«

Praktische Lebenshilfe anzubieten
war zwar nicht der Hauptzweck un-
seres Info-Standes, aber wenn es no-
tig war, war natiirlich auch fiir ein Be-
ratungsgesprach Zeit. Immer wieder
zeigte sich, welche Verletzungen die
Kirchen mit ihren rigiden Haltungen
bei Lesben und Schwulen auch heute
noch auslésen. Und immer wieder
wurde auch deutlich: das beste Mittel
dagegen ist Vernetzung, sich mit an-
deren zu verbiinden, nicht bei dem
Gefiihl stehen zu bleiben, mit den
Problemen mit Glaube und Kirche
allein zu sein.

»Was bedeutet eigentlich »queer<?«

Manchmal waren es einfach nur
kleine Informationen, mit denen wir
weiterhelfen mussten. Die »Normal-
bevolkerung« kann halt nicht mit
jedem Begriff aus der Community
etwas anfangen. Immerhin leitete die
Neugierde doch hin und wieder ein
gutes Gesprach ein, doch generell
sollten wir uns auch mal iiber die Au-
Benwirkung solcher Selbstdarstellung
Gedanken machen.

Ach, (ibrigens: »queer« (engl.): ei-
genartig, schrag, schrill — schwul!

Wolfgang Nuls

QueerVerweise

Lesbennetzwerke
erfolgreich

Auf Initiative des Netzwerkes Ka-
tholischer Lesben (NKaL) wurden
auf der »Agora« des Okumenischen
Kirchentages (OKT) in Berlin Unter-
schriften fiir eine Resolution gegen
das Berufsverbot in der katholischen
Kirche gesammelt, das Lesben und
Schwule trifft, die eine eingetragene
Lebenspartnerschaft eingehen. Das
NKalL prasentierte sich mit einem
Gemeinschaftsstand, an dem ferner
das Okumenische Netzwerk Lesben
und Kirche (LuK), das Netzwerk Ma-
ria und Martha, die Vereinigung Les-
ben in der Kirche sowie »Labrystheia
— Netzwerk lesbischer Theologinnen
in und nach der Ausbildung« beteiligt
waren.

Prominente Unterzeichnerin der
Resolution ist Bundesjustizministe-
rin Brigitte Zypries (SPD). Durch die
vereinten Anstrengungen der tibrigen
schwul-lesbischen  »Agora«-Stinde
wurde die erforderliche Anzahl von
dreitausend Unterschriften deutlich
tiberschritten. Nach Priifung durch
die Kirchentagsleitung ist der Aufruf
damit zu einer offiziellen Resolution
der Besucherinnen und Besucher des
OKT geworden. Wortlich heilt es
im Schreiben der OKT-Leitung: »Die



Rosa Brett

Resolution hat damit den Charakter
einer offiziellen Meinungskundgabe
der Besucherinnen und Besucher des
Okumenischen Kirchentags und kann
als solche gegentber Dritten geltend
gemacht werden.« Der Resoluti-
onstext ist inzwischen von der OKT-
Pressestelle verdffentlicht worden.

Die erfolgreiche Resolution ist
ein grofartiges Zeichen der Solidari-
tat der vielen Teilnehmerinnnen und
Teilnehmer des Kirchentages, die mit
ihrer Unterschrift spontan ihre Unzu-
friedenheit mit der Haltung der ka-
tholischen Kirche in dieser Frage zum
Ausdruck gebracht haben. Jetzt muss
es darum gehen, mit diesem Text wei-
terzuarbeiten. (Red.)

Die Werkstatr dokumentiert die
Resolution im Wortlaut:

»In fiinf evangelischen Landeskirchen
werden homosexuelle Lebenspart-
nerschaften &ffentlich gesegnet. Die
katholische Kirche dagegen erkennt
offiziell zwar eine homosexuelle Ver-
anlagung als gegeben an, sieht aber
in jeder gelebten Homosexualitat ei-
nen stindhaften Akt.

Mitarbeiterinnen und Mitarbei-
ter, die im sozialen Bereich der ka-
tholischen Kirche arbeiten und eine
Lebenspartnerschaft eingehen wol-
len, missen mit einer Kindigung
rechnen. Lesbische Theologinnen,
Gemeinde- und Pastoralreferentin-
nen mussen schon wenn sie eine
Partnerbeziehung eingehen, tiglich
um ihre berufliche Existenz fiirchten.
Das Gleiche gilt fiir schwule Theolo-
gen und Referenten. Darum sind sie

257

gezwungen, sich ununterbrochen zu
verbergen und zu verbiegen, leben
isoliert und in dauerhafter Unwahr-
haftigkeit, werden oft krank an Leib
und Seele.

Wir fordern:

* Eine neue Auseinandersetzung
der katholischen Kirche mit Ho-
mosexualitat auf der Basis aktu-
eller Erkenntnisse der Humanwis-
senschaften.

* Die Anerkennung von verantwor-
tungsvoll gelebter Homosexualitat
als gottgewollter Form von Sexua-
litdt und Ausdruck einer ebensol-
chen Liebesbeziehung.

* Die volle Zulassung homosexuell
lebender Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern zu sozialem und
seelsorgerlichem Dienst innerhalb
der katholischen Kirche.

* Die Feier und Segnung gleichge-
schlechtlicher Paare beziehungs-
weise deren Lebenspartnerschaf-
ten im Rahmen eines Cottes-
dienstes beziehungsweise einer
Eucharistiefeier. «

Okumenischer Kirchentag Berlin 2003,
Resolution Nr. A 302



258 QueerVerweise

Verein
Michael Brinkschroder

Europiische Verschiedenheit

Européisches Forum der christlichen Schwulen- und Lesbengruppen

30.April — 4. Mai 2003 in Heemskerk, Niederlande

D IE 21. KONFERENZ des Europdischen Forums fand in der
Jugendherberge Schloss Assumburg, einem der wenigen mittelalter-
lichen Kastelle der Niederlanden, statt. Das Treffen, an dem gut 20 Grup-
pen aus Westeuropa sowie aus Russland teilnahmen — etwas weniger als im

letzten Jahr —, stand unter dem Motto »Living in Commitments« (Leben in
Verbindlichkeit).

1. Die Situation in den Niederlanden

Das Programm gestalteten die niederlindischen Gruppen, allen voran das
LKP (Landelijke Koordinatie Punt groepen Kerk en Homoseksualiteit), die
WHT (Werkgroep Homo-Theologen) und das lesbische »Netwerk Verkeerd
Verbondenc«. Sie stellten zwei Themen in den Mittelpunkt, an denen in den
Niederlanden intensiv gearbeitet wird: Der Dialog mit Muslimen und Ehe/
permanente Beziehungen von Schwulen und Lesben.

Ausloser fiir den staatlich geforderten Dialog mit Muslimen war die Au-
Berung eines Rotterdamer Imam, Homosexuelle seien schlimmer als Schwei-
ne. Eine lesbische Muslima aus den Niederlanden erklirte den christlichen
Teilnehmerlnnen in einem Abendvortrag, wie im Islam in bezug auf Homo-
sexualitdt argumentiert wird bzw. werden kann. lhre praktischen Tipps fiir
den Dialog: Bei rechtlichen Fragen immer nach prazisen Belegstellen und
bei religidsen Aussagen immer nach Beispielen fragen. In einem Workshop
stellten die beiden Theologen Wielie Elhorst und Paul Sanders die Methode
des narrativen Dialogs vor, die sie als ein geeignetes Mittel bewerteten, um
in einer multikulturellen und multireligiGsen Gesellschaft wechselseitigen
Respekt und Verstandnis aufzubauen.

Der Jurist Wibren van der Burg schilderte, wie sich in der verhaltnismaRig
kleinen und progressiven Kirche der Remonstranten in den letzten 30 Jahren



Verein: Europiische Verschiedenheit 259

die Einstellung zur Ehe gewandelt hat. In der Agenda der Remonstranten
ist heute keine Segnung der Ehe mehr vorgesehen, sondern stattdessen die
Segnung von spermanenten Beziehungen«, wobei die Beteiligten selbst defi-
nieren konnen, was fiir sie eine permanente Beziehung ist. Das traditionelle
theologische Ehemodell wurde immer klarer als patriarchal und gegen die
Gleichheit der Partner gerichtet verworfen. Ansatzpunkte fir die post-sakrale
Haltung der Remonstranten zur Ehe waren einerseits die Menschenrechte
und andererseits die positive Wiirdigung der Diversitdt der Schopfung. Was
diese Verdnderungen im konkreten Leben bedeuten kénnen, zeigte dann das
biographische Interview mit der lutherischen Pastorin Jannet van der Spek
aus Rotterdam. Sie lebt in einer lesbischen Partnerschaft und ist vor kurzem
Mutter geworden.

2. Theology Group

Der Workshop »Developing New Theologies« wurde, ohne dass dies so ge-
plant gewesen wdre, so etwas wie ein gemeinsamer Anfangspunkt fir die
kontinuierlich arbeitende »Working Group Theology« des Europaischen
Forums, die im letzten Jahr auf Betreiben der AG Schwule Theologie und
der WHT wieder zum Leben erweckt worden war. Robert Frede, der den
Workshop geleitet hat, stammt aus Deutschland, arbeitet in Amsterdam als
Vikar der altkatholischen Kirche und ist Vorsitzender der WHT. Er berichtete,
dass in den Niederlanden seit der radikalen Flikkertheologie, die in den 80er
Jahren entstanden war, eigentlich nicht mehr explizit theologisch gearbeitet
worden sei. Die WHT, in der sich die schwulen Theologen aller nicht-ro-
misch-katholischen Konfessionen organisiert haben, erfiillte vor allem die
praktische Funktion einer Gewerkschaft. Implizit hat die WHT, so interpre-
tiere ich es, im letzten Jahrzehnt einen liberalen Ansatz schwuler Theologie
verfolgt, der von den Menschenrechten fiir Schwule und Lesben ausgeht, um
die Haltung der Kirchen zu Schwulen und Lesben durch Druck von auflen
zu verandern, und zugleich den Dialog mit anderen gesellschaftlichen Grup-
pen sucht. Da mittlerweile aber alle wichtigen Ziele erreicht seien, stelle
sich jetzt fiir die WHT die Frage nach dem Sinn ihrer Existenz, wie Frede die
Situation zuspitzte.

Im Unterschied dazu berichtete Vesa Hirvonen, Theologe aus Helsinki
und Vertreter von Arcus, von seinem Ansatz, eine explizite schwule Theolo-
gie der Ehe unter Ruckgriff auf klassische Vertreter lutherischer Theologie zu
entwickeln und Michael Brinkschroder skizzierte die Ansdtze zu schwuler
Befreiungstheologie und Queer-Theologie im deutschsprachigen Raum und
die aktuellen Themenschwerpunkte in der Werkstatt Schwule Theologie.

In der Diskussion wurde einerseits gefragt, ob die explizite schwule Theo-
logie nicht eine altmodische Form der Theologie sei. Andererseits wurde fest-
gestellt, dass die niederldndischen Theologen nie von Gott reden. Es wurde



260 QueerVerweise

verabredet, dass der theologische Austausch bei der nichsten Konferenz und
per E-Mail fortgesetzt werden soll.

3. Jahreshauptversammlung

Da die weibliche Co-Vorsitzende, Brenda Harrison, wihrend des vergange-
nen Jahres krankheitsbedingt ihre Tatigkeit im Vorstand nicht ausiiben konn-
te, konnten einige Aktivititen nicht wie geplant durchgefiihrt werden. Die
Arbeit des Vorstands konzentrierte sich darauf, die nichste Konferenz vor-
zubereiten und Newsletter an die Mitgliedsgruppen zu verschicken. Die Fi-
nanzen des Forums sind aufgrund des energischen Einsatzes der Kassiererin,
Rosemary Johnson, wieder solide. Der bisherige mannliche Co-Vorsitzende,
Arthur Thiry (EKHO, Schweden), wurde fiir zwei Jahre wiedergewahlt. Neue
Generalsekretdrin ist Heleen de Boer (LKP, Niederlande).

Die schwedische Gruppe, EKHO, nimmt an einem groRen europiischen
Forschungsprojekt tiber »Normgiving Diversity« teil, in dem die Situation
von Minderheiten in Berufen mit Uniform, hier konkret von Pfarrerlnnen
und kirchlichen Mitarbeiterlnnen, analysiert und verbessert werden soll. Die
Mittel dieses Projekts ermdglichen dem Europiischen Forum erstmals die
Teilnahme und professionelle Prisentation bei der nichsten Versammlung
des Okumenischen Rats der Kirchen.

Vorgestellt wurde weiterhin das »Forum Sisters Book Project«, das aus
der Arbeit der Frauen-Vorkonferenz erwachsen ist. Randi Solberg und Kerstin
Séderblom sammeln Biographien und Gedichte von christlichen Lesben aus
allen Teilen Europas, die in englischer Sprache publiziert werden sollen. Gut
die Halfte der nétigen Beitrage sind inzwischen beisammen. Abgesehen vom
notigen Geld fehlen noch Beitrage von katholischen Lesben und von Lesben
aus Siid- und Osteuropa.

Auf Antrag der AG Schwule Theologie richtete das Europaische Forum
eine »Working Group Roman Catholic Church« ein. Bei der nichsten Konfe-
renz wird hierzu ein Workshop stattfinden.

4. Projekte, Kontakte

Die Konferenz des Europdischen Forums ist ein Ort, an dem sich engagierte
schwule Christen und lesbische Christinnen treffen. Dies ermdglicht, sich
liber interessante Aktivitdten in anderen Lindern zu informieren und Abspra-
chen fiir gemeinsame Projekte zu treffen. Diese informelle Seite des Forums
hat, abgesehen von der Theology Group und der Roman Catholic Church
Group, fiir die ich Mitstreiterinnen gesucht habe, u. a. Folgendes ergeben:

* Gesprdche Uber das Konzept des Werkstatr-Themenschwerpunkts (Heft
4/2003) »Lesbische Theologien« und die Zusage fiir Beitrige von zwei
Autorinnen.



Verein: Europsische Verschiedenheit 261

* Buchprojekt Schwule Theologie: Es gibt Interesse aus Frankreich und
Finnland, einen Uberblicksartikel beizusteuern tber die Entwicklung und
den Stand der schwulen Theologie in diesen Landern. Beitrige aus den
Niederlanden und GroRbritannien lieRen sich auch realisieren.

» Wie der Biichertisch zeigte, gibt es im englischsprachigen Raum viele
Biicher mit Gebeten und spirituellen Texten fiir Schwule und Lesben. Es
entstand die Idee, einen entsprechenden Materialband fiir die Gottes-
dienstvorbereitung (CSD etc.) fiir den deutschsprachigen Raum zu erar-
beiten. Die Vertreterin von der MuM (Martha und Maria, Netzwerk der
hauptamtlich bei der Kirche arbeitender Lesben) hat zugesagt zu priifen,
ob sie das Projekt eines »schwul-lesbischen Gebetbuchs« in Angriff neh-
men kénnen. Ich habe angeboten, dass es in der Werkstatt versffentlicht
werden kann.

Am Ende mochte ich der bisherigen Generalsekretdrin, Randi Solberg, fiir
ihre Arbeit ganz besonders herzlich danken! Die Kommunikation zwischen
den Konferenzen, die sie auf die Beine gestellt hat, war sehr hilfreich, damit
das Europdische Forum nicht nur eine Sache von punktuellen Konferenzen
ist, sondern ein permanenter Zusammenhang wird. AufSerdem hat sie mir im
letzten Jahr den Einstieg in das Europdische Forum sehr erleichtert.

Die nichste Konferenz findet im Mai 2004 in Stockholm statt...

Impressum  WERKSTATT ScHWULE THEOLOGIE — ISSN 1430-7170
Herausgeber  AG Schwule Theologie e.V. (erscheint vierteljahrlich)
Redaktion  Michael Brinkschréder (Schwuler Midrasch)

Christian Herz (Layout & Abo)
Martin Hiittinger (Offene Werkstatt)
Bernd Kunze ~ (Rosa Brett)

Thomas O. Sulzle (BiicherRegal)
V.i.S.d.P.  Martin Hiittinger
Preise  Einzelheft 7,—€
~ Jahresabo 20, € fur Mitglieder
Jahresabo 25, € fir Nicht-Mitglieder
: Forderabo 30,— € (oder mehr)
Bestellungen  Christian Herz, Isareckstralle 48, D-81673 Miinchen, Fax: 089/890 688 38
Die Belieferung erfolgt mit einer Rechnung.
Bankverbindung  AG Schwule Theologie e.V.,
Acredobank Nirnberg eG, BLZ 760 605 61 (BIC: GENODEF1NO5),
Konto-Nummer: 10 350 1213 (IBAN: DE68 7606 0561 0103 5012 13).
Beitrage bitte als Rich-Text-Format-Datei (*.rtf) auf 3,5"-Diskette (mit Ausdruck) an:
Christian Herz (Adresse s. 0.) oder als E-Mail an redaktion@westh.de
Die einzelnen Beitrage geben nicht unbedingt die Meinung der
AG Schwule Theologie wieder.
Homepage www.westh.de
Druck WB-Druck, Rieden im Allgdu




262 QueerVerweise

Mesum 2003

Gottes Ein-Bildungen

Schwule Ansichten von Gott
Jahrestagung Schwule Theologie in Mesum vom 24.-26.10.2003

Du sollst Dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen,

weder von dem, was oben im Himmel, ... (Ex 20,4)

... aber genau das tun wir: Wir schaffen uns Gottesbilder auf dem Hinter-
grund und in den Farben unserer Beziehungen, um ihn zu erschlieRen, um
ihn greifbar zu machen. Und immer wieder miissen wir — wie in jeder Be-
ziehung — jedes geschaffene Bild hinter uns lassen und Neues beginnen, da
unser Blick nur einzelne Steinchen des unermesslichen Mosaiks mit Namen
Gott erfassen kann.

Die Jahrestagung Schwule Theologie 2003 in Mesum will einzelne unse-
rer »schwulen« Gottesbilder in verschiedenen Workshops niher betrachten.

e Was leisten Gottesbilder, inwiefern offenbaren sie etwas von Gott, inwie-
fern verhiillen sie ihn?

® Was passiert, wenn Gottesbilder im Rahmen eines Bibliodramas oder eines
kiinstlerischen Gestaltungsprozesses miteinander konfrontiert werden?

¢ Wo ist Platz fiir eine Theologie des Fleisches, wenn sich Gottesbilder in
der Kunst auf entsexualisierte Motive beschrinken und lustvolle Darstel-
lungen in der Regel Gegenstand von Héllenbildern sind?

* Welche Gottesbilder spiegeln sich im zuriickliegenden Jahrzehnt schwu-
ler Theologie? Welche haben uns gepragt?

Wir laden ein, eigene Gottesbilder zu erspiiren und zu verstehen.



Verein: Mesum 2003 263

AG Schwule Theologie e.V.

Einladung zur Mitgliederversammlung

Am Sonntag, den 26. Oktober 2003, findet im Rahmen der Jahresta-
gung Schwule Theologie um 10 Uhr in der Villa Mesum, Feuerstiege 13,
D-48432 Rheine-Mesum die Mitgliederversammlung der AG Schwule
Theologie e.V. statt. Dazu laden wir herzlich ein! Als Tagesordnung sind
bisher vorgesehen:

1. Bericht des Vorstands

2. Kassenbericht

3. Neuwahl des Vorstands

4. Sonstiges

Fiir den Vorstand:
Michael Brinkschroder

Anmeldung

Bis zum 1. Oktober 2003 bitte verbindliche Anmeldung zur Jahrestagung in
Mesum erbeten an:

Dr. Wolfgang Schiirger, Bussardstr. 30, 82008 Unterhaching, Tel. 089-66598737,
Fax 089-66598738, E-Mail: woschue@yahoo.de

Die Tagungsgebiihr in Hohe von 80,- € (ermaRigt 60,- €) ist auf das Vereins-
konto der AG Schwule Theologie e.V., Konto-Nr. 350 12 13, bei der Acre-
do-Bank Niirnberg (BLZ 760 605 61) unter Angabe des Verwendungszwecks
»Mesum 2003« zu iiberweisen. Die Anmeldung ist nach Eingang des Teil-
nehmerbeitrags giiltig.

et e et
Hiermit melde ich mich zur Jahrestagung Schwule Theologie unter dem The-
ma »Gottes Ein-Bildungen« in Mesum vom 24.-26.10.2003 verbindlich an.
Der Tagungsbeitrag in Hohe VOB cioiss € wurde iiberwiesen.

Name } ‘
Anschrift [ ‘
Telefon/E-Mail | e o l

|
|

Ort, Datum ‘
Unterschrift [7

Ich bin mit der Weutergabe meiner Adresse an die anderen Tellnehmer (zur

Bildung von Fahrgemeinschaften) einverstanden: dJA  NEIN



264

QueerVerweise

Gottes

Dienste

Gottesdienste der Okumenischen AIDS-
Initiative KIRCHE positHIV

jeden letzten Sonntag im Monat, 18.30 Uhr
Berlin, Evangelische Kirche am
Lietzensee, Herbartstr. 4-6

Tel. 030/30127795/-96

Fax 030/32603311
www.kirche-positHIV.de

Okumenischer Gottesdienst (nicht nur
fiir) Schwule und Lesben

2. Sonntag im Monat, 18.00 Uhr
Berlin-Kreuzberg, Emmaus-Kirche,
Lausitzer Platz (U-Bahn Gorlitzer Bhf.)
Vorbereitet von Mitgliedern und
Freunden der HuK Regionalgruppe Berlin
Ansprechpartner: 030/897 240 19
(Thomas Beckmann)

E-Mail: berlin@huk.org

Gottesdienst der Basisgemeinde MCC
Sonntags, 18.00 Uhr

Hamburg, CVJM-Haus, An der Alster 40,
20099 Hamburg

Kontakt: MCC Hamburg, c/o Prévention
e.V.,, Pulverteich 21, 20099 Hamburg
E-Mail: Pastor@mcc-hh.de (Pastor
Thomas Friedhoff)

www.mcc-hh.de

I[ELERORTS sprieffen »Queer-

Gemeinden« oder schwul-lesbi-
sche Gottesdienste aus dem Boden.
Um diese religiésen Angebote unter
schwulen Theologen bekannter zu
machen, verdffentlichen wir Veran-
staltungsorte und Zeiten, soweit sie
uns bekannt sind. Sollten sich wei-
tere Kreise bilden, die das WerkstaTT-
publikum ansprechen und einladen
wollen, bitten wir um Mitteilung.

Queer-Gemeinde in Miinster

Queer-Gottesdienst

2. Sonntag im Monat, 19.00 Uhr
Miinster, St. Sebastian,

Hammer Strale 135

Queer-Wortgottesdienst

4. Sonntag im Monat, 19.30 Uhr
Miinster, Trinitatis, StraRburger Weg 11
E-Mail:
info@queergemeinde-muenster.de
www.queergemeinde-muenster.de

Gottesdienst der MCC Kéln
Samstags, 17.30 Uhr

Kéln, Schulz, Kartauserwall 18,
50678 Koln

Kontaktperson: Katharina Winter
E-Mail: mcc-koeln@gmx.de



GottesDienste

Projekt: schwul und katholisch in der
Gemeinde Maria Hilf

jeden Sonntag, 18.30 Uhr

Frankfurt, Maria Hilf,

Rebstocker Strale 70

Tel. 069/768 23 07

E-Mail: psk.ffm@t-online.de
www.psk-ffm.de

Gottesdienst der Metropolitan
Community Church (MCC)

einmal im Monat (Samstags)

Frankfurt, Lesbisch-Schwules Kulturhaus,
Klingerstrale 6

Kontakt: Eckhard Karrasch
(ekkars@dike.de) oder Astrid Ohletz
(astrid@mccffm.de)

www.mccffm.de

Katholischer Gottesdienst mit Schwulen
und Lesben

3. Sonntag im Monat, 18.00 Uhr
Stuttgart, St. Fidelis, Seidenstrafte 39
(Néhe Liederhalle)

Ansprechpartner: 0 70 31/87 82 83
(Ulrich K.)

E-Mail:
info@queergottesdienst-stuttgart.de
www.queergottesdienst-stuttgart.de

Salz der Erde MCC Gemeinde Stuttgart
Gottesdienst Samstags, 18.30 Uhr
Stuttgarg, Ludwigstift, Silberburgstr. 91,
70176 Stuttgart (Nahe Liederhalle)
Kontaktperson: Axel Schwaigert

Tel: 07 11/284 19 63

E-Mail: pfarrer@ufmcc.de
www.ufmec.de

265

Katholischer Gottesdienst fiir

Leshen, Schwule & Queers,

ihre Freundinnen und Freunde

2. Sonntag im Monat, 19.00 Uhr
Miinchen-Neuperlach, St. Stephan
(U5 Neuperlach-Zentrum)
Ansprechpartner: 089/ 65 10 20 63
(Michael Brinkschroder)

E-Mail:
queergottesdienst-muenchen@gmx.de

Thomas-Messe — Gottesdienst fiir
Kirchenmuffel

1. Sonntag im Monat, 18.00 Uhr
Miinchen, St. Lukas, Thierschstralle 28
Ansprechpartner: 089/260 89 42
(Peter Kahle)

Gottesdienst der MCC Gemeinde
Miinchen

2. und 4. Sonntag, 18.00 Uhr
Miinchen, Gemeindezentrum der
Lukaskirche, Thierschstr. 28

Info: MCC Gemeinde Miinchen, c/o
Thomas Benner, Postfach 830 241,
81702 Miinchen, 089/67 00 01 99
E-Mail: info@muenchen-mcc.de
www.muenchen-mcc.de

Queer-Gottesdienst — nicht nur fir
Lesben und Schwule

dritter Sonntag im Monat, 19.00 Uhr
Niirnberg, Heilig-Geist-Kapelle,
Hans-Sachs-Platz 2 (Saaleingang)
Info:
www.queergottesdienstnuernberg.de
Queergottesdienstteam:
queergottesdienstteam@queergottes
dienstnuernberg.de



QueerVerweise

Adressen

MM ER mehr schwule und lesbische Theologinnen wollen sich nicht mehr

alleine durchschlagen und tun sich mit anderen in Arbeitskreisen und
Selbsthilfegruppen zusammen. Zur Erleichterung der Kontaktaufnahme ver-
offentlichen wir regelmaRig ihre Adressen. Wir bitten alle Gruppen, die hier
gelistet werden mdchten, sich an die Redaktion zu wenden. Ebenso bitten
wir darum, uns Adressinderungen mitzuteilen, damit diese Seite zu einer
verlasslichen und niitzlichen Hilfe werden kann.

UBERREGIONAL:

AG Schwule Theologie e.V. ADAMIM -

c/o Dr. Wolfgang Schiirger
Bussardstr. 30

D-82008 Unterhaching
Tel./Fax 0 89/66 59 87 37
info@westh.de
www.westh.de

Konvent leshischer
Christinnenund
schwuler Christen im
Reformierten Bund
Kontakt tiber:

Martin Reuter
Funkweg 4

D-26506 Norden
Tel. 049 31/99 23 01
rb.konvent@planet-
interkom.de

Schwule Priestergruppen
in Deutschland

Kontakt tiber:

Titus Neufeld
Hérstkamport 2
D-49196 Bad Lahr

Tel. 0 54 24/94 55
www.kspd.de

Schwule Seelsorger
Schweiz

Postfach 8044
CH-3001 Bern
www.adamim.ch

Okumenische
Arbeitsgruppe
Homosexuelle und Kirche
(HuK)

(+ viele Regionalgruppen)
Kontakt tiber:

HuK e.V., c¢/o Biiro
Seehausen & Sandberg
Merseburger Str. 4
D-10823 Berlin

Tel. 030/78 95 45 99

Fax 0 30/78 71 17 53
info@huk.org
www.huk.org

AG Queer
ESG-Geschiftsstelle
Berliner StraRe 69
D-13189 Berlin

Tel. 030/44 67 38 - 0
esg@bundes-esg.de
www.bundes-esg.de

Plattform leshischer

und schwuler haupt-
und nebenamtlicher
Mitarbeiter/-innen in den
evangelischen Kirchen in
Osterreich (LSM)
Kontakt tiber:

Dr. Peter Gabriel
Stauffeneggstr. 51
A-5020 Salzburg

Tel. 0043-6 62/42 85 21
peter.gabriel@telering.at

Okumenische Plattform
schwuler Seelsorger
Osterreichs

Kontakt Uber:

Franz Benezeder

Tel. 0043-72 37/22 10 3

REGIONAL:

Konvent schwul-lesbischer
Theologinnen und
Theologen in
Berlin-Brandenburg
Kontakt tiber:

Pfr. Carsten Bolz
Tel.030/383037 17

Fax 030/38 3037 19

Pfr. Tomke Ande

Tel. 0 30/621 91 69



/\dressen

KONSULT

Konvent norddeutscher
schwuler und lesbischer
Theologen und
Theologinnen e.V.
Kontakt (iber:

Reinhard Schwerwat

Bei der Matthauskirche 4
D-22301 Hamburg

Tel. 0 40/27 45 05

Arbeitsgemeinschaft
lesbischer und schwuler
Mitarbeiterinnen in der Ev.-
luth. Kirche in Oldenburg
Kontakt Uber:

Bernd Mehler
RheinstraBe 87a
D-26382 Wilhelmshaven
Tel. 0 44 21/36 60 49
BMehler1@aol.com

Konvent schwuler Pfarrer
und leshischer Pfarrerinnen
der Ev. Kirche im Rheinland
Kontakt tber:

Ralf Jorg Raber
Gumbertsral3e 168
D-40229 Dsseldorf

Tel. 02 11/21 48 27

Schwul-lesbische
Theologinnengruppe

in der Ev. Kirche von
Westfalen

Kontakt tiber: Hanno May
Buschei 77

D-44328 Dortmund

Tel. 02 31/23 01 65

Schwullesbischer
Pfarrkonvent
Hessen-Nassau

c/o Arche
Hugo-Kallenbach-Str. 59
D-65931 Frankfurt/Main
Tel. 0 69/37 51 94

Homosexuelle in der
Kirche (Pfalz)

Kontakt Gber:

Carsten Heinisch
Altenwoogstralle 10-12
D-67655 Kaiserslautern
Tel. 06 31/6 19 97

Fax 06 31/3 11 07 48
Carsten.Heinisch@
t-online.de

Lesbisch-Schwuler Konvent
(LSK) in der
Wiirttembergischen
Landeskirche

c/o Geschaftsstelle
Pfarrervertretung

Postfach 1149

D-73117 Wangen

LSKW ue@gmx.de

Konvent schwuler Pfarrer
und lesbischer Pfarrerinnen
der Ev. Kirche in Bayern
Kontakt (iber:

Wolfgang Schiirger
Bussardstr. 30

D-82008 Unterhaching
Tel./Fax 0 89/66 59 87 37
Isk_by@yahoo.de

267

LOKAL:

AG Queer-Theologie
Miinster

Kontakt tiber:
GeorgTerhart

Tel. 02 51/133 89 29
georgterhart@web.de

Projekt schwul und
katholisch

in der Gemeinde Maria Hilf
Rebstockerstr. 70

D-60326 Frankfurt/Main
Tel. 0 69/7 68 23 07

www. psk-fim.de

Johannes-Minne

AK Schwule/Lesben und
Christentum

Alte Eppelheimer Str. 38
D-69115 Heidelberg
Anrufbeantworter:
062211847 44

PastoRosa

Gruppe schwuler
katholischer Seelsorger
Miinchen
Anrufbeantworter:
089/43 66 04 26
pastorosa@gmx.de

Netzwerk
Katholischer Lesben
Regionalgruppe
Miinchen

Kontakt Gber:
Monique

Tel. 0 89/43 38 65
info@netzwerk-
katholischer-lesben.de
www, netzwerk-
katholischer-lesben.de



Abo dir was ...

Die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE« ist Forum der Diskussionen schwuler Theologen; sie
macht Positionen klar, zeigt Streitpunkte und Befindlichkeiten. Wer die Frage nach dem »Gestattet-
Sein« von Homosexualitét hinter sich gelassen hat und am Aufbruch schwuler Theologie lesend,
schreibend und diskutierend teilnehmen will, der braucht die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«.
Bestellt werden kann sie bei
Christian Herz
IsareckstraBe 48
81673 Miinchen
Tel./Fax: 089 / 890 688 38
E-Mail:  bestellung@westh.de
An diese Adresse den untenstehenden Coupon absenden/faxen oder eine E-Mail senden.
Ich bestelle die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«
[d ab der nichsten Ausgabe
[J Heft 3/2002 (Himmlische Sehnsiichte — Irdische Regungen. Schwule Ordensleute)
(1 Heft 4/2002  (Abgekanzelt! Repressive Antworten auf dem Priifstand)
O Heft 1/2003 (Communio Sanctorum — Kirche und QueerCommunity)
d Heft 2/2003  (Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie nach 10 Jahren)
Ich méchte die » WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«
' auf Dauer (4 Ausgaben pro Jahrgang, Kiindigung jederzeit méglich) zum
(1 Mitglieder-Abo fiir 20,— Euro (Mitgliedsantrag liegt bei),
(1 reguliren Jahresabonnement von z. Zt. 25,— Euro oder
[ Férderabo fiir 30,— Euro (oder mehr)
[ erstmal ein Probehelt (7,— Euro)
[ Ich wiinsche den Versand in einem verschlossenen Umschlag und bezahle die
zusitzlichen Portokosten von 1,— Euro pro Einzelheft/3,— Euro pro Jshresabonnement.
Die Rechnung erhalte ich mit der ersten Lieferung und dann —im Falle eines Abonnements —
immer mit dem ersten Heft eines Jahrgangs fiir das komplette Jahr.
Das Abonnement kann ich innerhalb von zwei Wochen (Datum des Poststempe|s) schriflich widerrufen.

Ort, Datum, Unterschrift
Name:
StraBe:
PLZ, O

Weitere Informationen und das Formular fiir eine Einzugserméchtigung finden sich auf unserer
Homepage unter www.westh.de.



nzelheft 7,

ISSN 1430-7170




270 Oueering the Canon

Editorial

»Er wittert Uberall Skandal, er hdlt fast keinen fiir normal. Drum sieht man tdglich in Ber-
lin Herrn Hirschfeld durch die Strafen ziehn. Und jeder Rriegt ‘nen Schreck, kommt
Hirschfeld um die EcR’l«, sang der Kabarettist Otto Reutter 1908 in seinem Hirschfeld-
Lied. So mag es auch manchem Bibeltext gehen, auf den Queer Reading zukommt. Ob Da-
vid damit einverstanden wdre, dass Ted Jennings ihn als Bottom enttarnt, oder ob er ihm
- als Top ~ eine vor den Latz knallen wiirde? Ob Paulus auf den Klospruch von Stephen D.
Moore antworten wiirde?

Queer Reading heifit das Schlagwort, unter dem neuerdings vorwiegend im angelsdchsi-
schen Sprachraum Theologie getrieben wird. Queer Reading weitet dabei nicht nur den
Blick von der einen festgelegten sexuellen Identitdt hin zu marginalisierten wie Bi- und
Transsexualitdt, es schlieft zudem so unterschiedliche Sexualitdten wie S/M, Promiskuitdt
und Prostitution nicht aus. Biblische Texte werden umgeschrieben, umgedeutet und umge-
dreht, der Leser bringt sich selbst in den Text ein, schreibt sich in ihn ein, indem er ihn
Jortschreibt. Queering the Canon heift, im biblischen Kanon gegen den Strom zu schwim-
men, sich gegeniiber dem geraden, heteronormativen Mafstab queer zu legen, um in den
Honigtopf der Liiste zu greifen (vgl. den schwulen Midrasch) ~ und damit den Text subjek-
tiv zu hinterfragen.

Ein schdnes Beispiel fiir die Verwirrung der Geschlechter mdgen die beiden Bes-Gotthei-
ten aus dem eisenzeitlichen Israel sein, die auf unserem Titelbild ratlos vor der vorgefer-
tigten Stromlinienformigkeit stehen. In einer dlteren Umzeichnung hatte die rechte Figur
keinen Penis und deutlicher konturierte Briiste, jetzt sind beides maskuline Gottheiten/Dd-
monen. Sie lassen sich nicht einordnen: Sind sie ein »schwules« oder ein heterosexuelles
Paar oder ist es gar kein Paar und die beiden Wesen beharren zurecht — wie es die ikono-
graphische Methode von ihnen verlangt ~ auf ihrer Individualitdt und Eigenstdndigkeit?
Queer Theologie zu betreiben bringt einen neuen Ton in die theologische Landschaft. Was
hier an Kreativitdt zum Vorschein kommt, ist beachtlich und erinnert kaum noch an die
betuliche Sprache theologischer Erwdgungen und Uberlequngen, Theologie wird ins Fikti-
ve getragen und ist mit einer Sprache versehen, die dem Alltag der Adressaten nicht fremd
ist. Queer Theologie taugt eher als Blirgerschreck, wenn Tim R. Koch etwa die Eucharistie
in Zusammenhang mit dem Sexualverhalten bringt. Chaotisch, unberechenbar und unmo-
ralisch - so sieht es mit den sexuellen biblischen Metaphern aus, schreibt Marcella Alth-
aus-Reid. Da wird ordentliche Theologie plétzlich ordentlich unanstindig, um die sexuel-
len Hierarchien anstdndig durchzumischen.

Was aber ist nun Queer Reading? Ein neuer theologischer Ansatz oder nur ein zusam-
menfassender Begriff fiir unterschiedliche Lesestrategien, die kaum etwas gemeinsam ha-
ben? Lassen sich die kanonischen Texte wirksam von der Queer Theologie hinterfragen
und regen sie umgekehrt dazu an, die Queer Theologie zu hinterfragen? Wir hoffen, mit
den ausgewdhiten Texten anregende Appetithdppchen aus dem Sortiment des Queer Rea-
dings aufgelesen zu haben ...

Die vorliegende Doppelnummer ist Konsequenz des inzwischen dahingeschmolzenen fi-
nanziellen Polsters von WERKSTATT und Verein. Griinde und Ausgestaltung der weiteren
Magnahmen zur Konsolidierung unserer Finanzen findet Ihr in den Berichten des Vereins.

~ die Redaktion

Titelbild: Zwei Bes-Gestalten aus der Eisenzeit IIB, Fundort: Kuntilet ‘Agrud.
Aus: O. Keel, Chr. Uehlinger: Géttingen, Gotter und Gottessymbole. Freiburg 1995, S, 241,

Redaktionsschluss fiir die nichste Ausgabe der WERKSTATT: 31. Januar 2004




Inhalt

n

!%ghfifc%%%o o%]te

QUEERING THE CANON
Theodore W. Jennings Jr
JHWH als Erastes
Stephen D. Moore
Schlussfolgerungen am Ort der EinschlieBung
Timothy R. Koch
Sexualitit und Sakrament
»Trinkt mein Blut!« unter den Vorzeichen von AIDS
Marcella Althaus-Reid
Unanstindige Theologie
Theologische Perversionen zu Sexualitdt, Gender und Politik
Joachim Denzinga
Das geheime Markusevangelium der alexandrinischen Kirche

OFrreNE WERKSTATT

Michael Brinkschréder

Theologische Analyse der »Erwigungen zur rechtlichen Anerkennung ...«
Martin Hiittinger

»Herr, der Sommer war eine Nummer zu grof.«

Exkremente statt Sakramente — Unerhértes von der Kongregation fiir die Glaubenslehre
Georg Trettin

In itinere - Unterwegs

Demokratisches Gebet auf einer schwulen Reise

Arno Bos/

Begegnung als Geschenk des Himmels
QUEERVERWEISE

Schwuler Midrasch

kurz & gut

BiicherRegal

Elizabeth Stuart: Gay and Lesbian Theologies

Robert E. Goss/Mona West (Hg.): Take Back The Word. A queer reading of the Bible
polymorph (Hrsg.): (Klein Geschlecht oder viele? Transgender in politischer Perspektive
Martti Nissinen: Homoeroticism in the Biblical World. A Historical Perspective
Stanton L. Jones/Mark A. Yarhouse: Homosexuality — The Use of Scientific Research ...
Anatol Feid: Die Krankheit des Pralaten Neuffer. Psychogramm eines Priesters

Michael Bochow u.a. (Hg.): Islam und Homosexualitt. Koran - Islamische Linder ...

'Nr.3+4 10. Jahrgang  Dezember 2003

272

279

282

291

295

307

314

319

329

336
338
343

Lutz van Dijk/Giinter Grau: Einsam war ich nie. Schwule unter dem Hakenkreuz 1933-1945

Pirmin Meier: Der Fall Federer. Priester und Schriftsteller in der Stunde der Versuchung

Wolfgang Schiirger: Wirklichkeit Gottes und Wirklichkeit der Welt. Theologie im Konflikt ...
Hans Stempel/M. Ripkens (Hg.): Der Engel neben Dir. Gedichte zwischen Himmel und Erde

Rosa Brett

Verein
Bericht des Vorstands fiir das Jahr 2003 zur Mitgliederversammlung
Protokoll der Mitgliederversammlung der AG Schwule Theologie e.V.

370
383

Impressum 386 * Vorschau 390 * Abo dir was... 391 « WeSTh-Versandkosten 392



272 Queering the Canon

Queering

the Cé/l/nOn

(A

Theodore W. C//enm'ngs Jr
JHWH als Erastes

UEER READING, das auf komplexe Weise abhdngig ist von den

Méglichkeiten und den Errungenschaften der apologetischen und der
affirmativen Lesestrategie, beschrankt sich nicht darauf, gleichgeschlechtli-
che Paare in der Bibel zu finden. Einmal schlieft es eine Vielfalt an Sexuali-
taten ein (wie schwul, lesbisch, bisexuell und transsexuell) und bezieht zu-
dem andere marginalisierte oder nicht heteronormative Sexualititen ein (wie
S/M, Paderastie, Prostitution, Promiskuitat) als Perspektiven, von denen aus
man einen Text betrachtet und interpretiert. Wahrend diese Lesarten durch-
aus in den Texten aufdecken wollen, was sonst die Geschichte verborgen
halt, wollen sie auch einfach nur demonstrieren, wie ein Text wirkt, wenn er
aus solchen Blickwinkeln betrachtet wird. Die Frage ist hier nicht, was jeder
sehen sollte, sie ist vielmehr, was von diesem besonderen Standpunkt aus
gesehen wird — als ein Standpunkt unter vielen. Die Frage ist hier auch nicht,
wie Homophobie bestritten oder gleichgeschlechtliche Sexualitat mittels
kanonischer Prazedenzfille legitimiert werden konnte. Vielmehr hat Queer
Reading schlichtweg zur Voraussetzung, dass es — wenigstens unter den Le-
serinnen — Queers gibt, und dass dies die Art und Weise, wie Texte gedeutet
werden, mit sich bringt.

Wenn wir uns nun dem narrativen Text liber David zuwenden, erwagen
wir zum Beispiel nicht, ob JHWH »wirklich« ein »Homosexueller«, ein »Pa-
derast« oder ein »Kriegsherr« ist, sondern fragen nach dem Charakter in der



Theodore W. Jennings Jr: JHWH als Erastes 273

Erzahlung, der JHWH heif’t, insbesondere, wie er sich in Beziehung zu Da-
vid entfaltet. Wir sind daran interessiert zu sehen, wie eine gewisse Homo-
erotik in der Entwicklung dieser Beziehung wirksam wird.

1. Aber was fiir eine Art von Homoerotik?

In einer bahnbrechenden Studie hat Howard Eilberg-Schwartz eingebracht,
dass die Beziehung zwischen einer mannlichen Gottheit und einem mannli-
chen Anhédnger derart erotisiert ist, dass sie als homoerotisch betrachtet wer-
den kann'. Eilberg-Schwartz’ Zugang zu dieser Untersuchung ist abhdngig
von der Freudschen Sicht auf das Vater-Sohn-Verhiltnis. Dem entsprechend
fokussiert er die homoerotischen Aspekte der Beziehung zwischen Gott und
»Manng, gefiltert mit der Vater-Sohn-Dynamik. Im Blickfeld stehen hier die
Erzéhlungen, die das Verhiltnis zwischen Gott und Mose schildern, aber
auch prophetische Texte spielen eine Rolle, etwa Ez 16 und 23.

Eilberg-Schwartz behauptet, dass die offenkundige Homoerotik der Be-
ziehung zwischen Gott und Israel verhiillt oder maskiert ist durch das Ab-
wenden des Blickes von Gottes Phallus/Penis und von der Feminisierung des
menschlichen Partners Gottes.

In diesem Aufsatz werde ich den homoerotischen Charakter dieser Bezie-
hung bejahen. Aber ich werde versuchen, die Beschrankung der Homoerotik
auf die Domane eines inzestudsen Vater-Sohn-Verhaltnisses aufzuheben und
stattdessen ein anderes Modell von Homoerotik favorisieren. Dabei werde
ich auf verschiedene Ahnlichkeiten zur Piderastie und zu der Erotik der
Kriegshelden, bei der ich mich auf Halperins Formulierung »Helden und ihre
Kameraden« beziehe, hinweisen. Entsprechend werde ich voriibergehend
zwischen »Liebhaber« (erastes) und »Geliebtem« (eromenos) unterscheiden
— eine Unterscheidung, die ich aus der Antike borge.

Um dieses Modell zu entwickeln, beziehe ich mich auf die Erzahlung, die
Eilberg-Schwartz in seiner Analyse wegldsst, die Geschichte der Beziehung
zwischen David und JHWH, die sich in Verbindung mit der homoerotischen
Beziehung zwischen David und Saul sowie David und Jonatan entwickelt.
Die Ausfiihrung dieses Modells wird nicht auf einem psychoanalytischen
Referenzrahmen basieren, sondern auf einem transkulturellen, der dhnliche
Phanomene in den Kriegerkulturen erkennt.

2. Heerfiihrer und ihre mannlichen Begleiter

Eines der charakteristischen Merkmale dieser Kultur der Kriegerelite Israels,
wie sie besonders in Sam 1 beschrieben wird, ist, dass die wichtigsten Be-

' Howard Eilberg-Schwartz, God’s Phallus: And Other Problems for Men and Mo-
notheism (Boston: Beacon Press, 1994).



274 Queering the Canon

gleiter von erwachsenen und heranwachsenden Kriegern jiingere Minner
sind. In diesen Geschichten sind die Ménner stindig in Bewegung, bei ei-
nem Uberfall, einer Auseinandersetzung oder im Lager. Frauen treten selten
in Erscheinung. Stattdessen hatten die Minner, vor allem die dominanten
Kriegsfiihrer, jugendliche ménnliche Begleiter.

Saul wird uns als »gutaussehender junger Mann« (9,2) vorgestellt. Wie
wir von ihm héren, wird er von einem Jugendlichen begleitet, mit dem er
sich auf die Suche nach den Eseln seines Vaters begibt. Saul wird von seinem
Vater angewiesen, einen der »Jungen« mit ihm zu nehmen, um die verlore-
nen Esel zu finden. Im Verlauf dieser Wanderung werden wir mehrfach auf
die Gegenwart dieses jungen Begleiters hingewiesen (9,5.7.8.22.27; 10,14).
Der Junge verschwindet erst mit der Kronung Sauls aus der Erzdhlung, Saul
ldsst seinen ersten jugendlichen Begleiter hinter sich.

Fast unmittelbar danach wird uns Jonatan vorgestellt. In der Zwischenzeit
hat Saul die Ammoniter besiegt (1 Sam 11,11). Das erste Zusammentreffen ist
die Schlacht um den Pass von Michmas (Kapitel 14). Hier wird uns Jonatan
vorgestellt und »der junge Mann, der seine Waffen trigt« (14,1). Es wird in
der Erzahlung deutlich, dass der Waffentrager nicht einfach ein Diener, son-
dern ein Begleiter im Kampf ist (14,6-7; 12-14).

In beiden Fllen haben wir einen offensichtlich jiingeren Begleiter von ei-
nem etwas geringeren Status, der trotzdem ein gleichberechtigter Partner im-
Abenteuer des Helden ist und Anteil an dem erzihlten Ruhm des Helden hat.
Ware es nur ein zufilliger Begleiter, wire er aus der Erinnerung gestrichen
worden. Da dies nicht passiert ist, muss man annehmen, dass der Begleiter
fir die Erzdhlung von Bedeutung ist. Unter welchen Bedingungen wire das
der Fall? Der soziale Kontext, in dem diese heroischen Geschichten erzihlt
werden, scheinen eine Art von »Homosozialisierung« zu erfordern.

Dementsprechend wurde David zumindest zum Teil aufgrund seines gu-
ten Aussehens dazu auserwihlt, Sauls Begleiter und Waffentriger zu sein
(16,21-22). Selbst nachdem David und Jonatan Freunde werden, wird Jona-
tan von seinem jungenhaften Partner begleitet (Kapitel 20). Im letzten Kampf
hat Saul, der David als seinen Begleiter verloren hat, einen neuen Waffentri-
ger, der sich weigert, dem Konig dabei zu helfen, Selbstmord zu begehen, als
dieser schwer verletzt ist, der aber, als Saul die Tat selbst durchfihrt, sich aus
Trauer in sein eigenes Schwert stiirzt (31,3-6; cf. 1 Chr 9,4-5).

Die Geschichten, die wir bis jetzt betrachtet haben, thematisieren nicht
die emotionale Bindung zwischen dem Helden und seinem Begleiter. Sie
zeigen lediglich eine Struktur, die Ahnlichkeit aufweist zu den Beziehungs-
strukturen unter jungen Kriegern, wie wir sie aus anderen Kulturen kennen,
bei denen viele davon ausgehen, dass ein sexueller Ausdruck dieser Bezie-
hungen akzeptiert und erwartet wird. Passiert dies hier? Wir kénnen es nicht
mit Sicherheit sagen, ohne eine detaillierte Betrachtung der Beziehungen,



Theodore W. Jennings Jr: JHWH als Erastes 275

auf denen sich diese Erzdhlung aufbaut, namlich denen zwischen David und
seinen Liebhabern: Saul, Jonatan und JHWH.

JHWH ist der iiberragende Kriegsherr der Erzdhlung. Er wahlt sich zwei
jugendliche Begleiter und Waffentrager: erst Saul, und, als Saul ihm missfiel,
David. Soweit wir das Motiv fiir die gemachten Wahlen entschliisseln kon-
nen, ist es die erstaunliche physische Schonheit der beiden jungen Mdnner.
Dies ist immer die erste Charakteristik, die im Text genannt wird (1 Sam 9,1-
2; 16,12). Das erste, was wir tber Saul und David erfahren, ist ihre Schon-
heit. Dies zeigt, dass die Horer/Leser dieser Sage mannliche Schénheit als
erstes Kriterium fir die Wahl junger Begleiter erwarten. Aber natirlich wer-
den auch andere Attribute erwartet: Tapferkeit und Kiihnheit. Ebenso gehort
absolute Loyalitat dazu.

3. Der auffallige Tanzer

Um den erotischen Charakter der Beziehung von David und JHWH plas-
tischer werden zu lassen, wenden wir uns der erstaunlichsten Episode der
Erzahlung zu: der, in der sich David schamlos vor Adonai und der Lade pra-
sentiert. Ich werde mich dabei auf die Episode 6,14 und ihre Nachwirkungen
konzentrieren.

Und David tanzte mit ganzer Hingabe vor dem Herrn her und trug dabei das leinene Efod.
So brachten David und das ganze Haus lsrael die Lade des Herrn unter Jubelgeschrei und
unter dem Klang des Widderhorns hinauf. Als die Lade des Henn in die Davidstadt kam,
schaute Michal, Sauls Tochter, aus dem Fenster, und als sie sah, wie der Kénig David vor
dem Herrn hiipfte und tanzte, verachtete sie ihn in ihrem Herzen. (2 Sam 6,14-16)

Was sollen wir von Davids halbnackter Vorstellung vor der physischen
Gegenwart Adonais halten? Warum tanzte er und prasentierte sich? Warum
war er unbedeckt oder nackt? Und warum ist Michal so wiitend?

Michal ist die Ehefrau Davids. Aber sie ist auch, wie uns der Text in Er-
innerung ruft, die Tochter Sauls, der Davids erster (menschlicher) Liebhaber
war. Zusatzlich ist sie die Schwester von Davids letztem und engstem Lieb-
haber Jonatan. In jedem Fall scheint Davids Verhalten seine konigliche Wiir-
de zu gefihrden und damit auch ihre eigene konigliche Stellung. Und hier
ist der Haken. Michal, die in der Beziehung zwischen David, Saul und Jona-
tan immer die zweite Geige gespielt hat, hat David diesmal an einen noch
starkeren Mann verloren, vor dem er sich schamlos hingibt, so dass es jeder
sehen kann. lhr Mann, der Konig, ist ein schamloses jungenhaftes Spielzeug
von Adonai.



276 Queering the Canon

Michals Ausbruch erzahlt uns eine ganze Menge dariiber, was David hier
macht:

Als David zuriickkehrte, um seine Familie zu begriiBen, kam ihm Michal, die Tochter Sauls,
entgegen und sagte: Wie wiirdevoll hat sich heute der Kénig von lsrael benommen,; als er
sich vor den Augen der Migde seiner Untertanen bloBgestellt hat, wie sich nur einer vom
Gesindel bloBstellen kann. David erwiderte Michal: Vor dem Herr, der mich statt deines
Vaters und seines ganzen Hauses erwahlt hat, um mich zum Fiirsten ber das Volk des
Herm, iiber lsrael, zu bestellen, vor dem Herm habe ich getanzt; fiir ihn will ich mich gern
noch geringer machen als diesmal und in meinen eigenen Augen niedrig erscheinen. Bei
den Magden jedenfalls, von denen du gesprochen hast, stehe ich in Ehren. Michal aber,
die Tochter Sauls, bekam bis zu ihrem Tod kein Kind. (6,20-23)

Zweifach unterstreicht Michal, dass David sich entbl6l3t hat, was der
biblische Text noch mit einem Efod bekleidet. Die Entbl6Bung wird noch
weitergefiihrt als etwas, was das Interesse und vielleicht sogar das faszinierte
Amiisement der Madchen der Stadt erregt.

Nun — warum muss sich David entbl6Ben, um vor Adonai zu tanzen?
Dies ist doch sicherlich nicht, was jeder Glaubige in einem »liturgischen
Tanz« tut? Warum diese schamlose Prasentation des nackten Korpers?

David zeigt seinen Korper dem, der ihn zuerst aufgrund seiner Schonheit
begehrte. Nun kénnen wir uns fragen, warum David so seinen begehrten
Korper vor dem grofSen Liebhaber zur Schau stellte. Das Thema des ero-
tischen Tanzes ist in der Literatur als auch in der Antike gut bekannt, das
berithmteste biblische Beispiel diirfte der Tanz Salomes sein, die die Leiden-
schaft des Konigs zu entfachen versucht. Geschieht hier etwas dhnliches?
Versucht David, die alte Flamme wieder aufleben zu lassen? Das kann sein.
Aber eine andere Dimension dieser Darstellung tritt zu Tage, wenn wir die
vorangegangene Geschichte betrachten: ein Unfall passiert, die Lade beginnt
zu fallen, einer der Manner, Usa, greift ein, um sie zu halten und JHWH totet
ihn, weil er die Lade beriihrt hat. David ist verdrgert tiber seinen aggressiven
Liebhaber und lasst die Lade, wo sie ist. Beleidigt kehrt er nach Jerusalem
zurlick und lasst Adonai sich auf seinem Landgut wieder von seinem testos-
terongesteuerten Wutanfall erholen. Drei Monate spater hort David, dass der
Ort, an dem die Lade Adonais geblieben ist, sich im Aufschwung befindet.
Das unerwartete Geschenk von Fruchtbarkeit und Wohlstand liest sich wie
eine phallische Phantasie. Daraufhin geht David zur Lade, bringt sie zu sei-
nem Wohnort und tanzt entbl6Bt vor ihr. Jetzt, da Adonai gezahmt ist, kann
die Liebe zwischen ihnen ausgelebt werden. Und tatsachlich hat sich in der
weiterfihrenden Erzihlung Adonai mit David vermahlt (2 Sam 7).

Dieser Lesart mag der Vorgang des Sich-Prisentierens noch mehr Sub-
stanz geben. Bei Jesaja (13,1-22) finden wir dieses Bild in einem der Lieder.



Theodore W. Jennings Jr: JHWH als Erastes 277

Die wildesten Kreaturen fliichten sich in die Ruinen Babylons, und dort
»werden Ziegenddmonen sich prasentieren«. Was prasentiert sich an den
wildesten und unzivilisiertesten Orten? Ziegendimonen.

Es ist nach Lev 17,7 anzunehmen, dass Blut und Fett entweder Opfer fir
die Ziegenddmonen waren oder dass man davon ausging, dass sie fiir das
Volk betdrend waren und es dazu bringen wiirden, sich den Ziegendimonen
Zu prostituieren.

Ich méchte nicht andeuten, dass David Ziegendamonen anbetet oder
selbst zu einem wird. Was diese Assoziationskette jedoch andeutet, ist der
schamlos erotische Charakter des Herumspringens, was der Erzihler David
unterstellt und seine kénigliche Frau ihm vorwirft. Davids Antwort auf die
Anschuldigung seiner Frau ist recht ungewohnlich. Zum einen unterstreicht
er, dass der, dessen Blick er auf sich ziehen wollte, der Herr ist. Weiterhin
erklart er, dass das Motiv dafiir damit zu tun hat, dass JHWH ihn erwihlt hat.
Erst dann gibt David zu, dass sein schamloses Herumspringen vor JHWH un-
ter Umstanden schamlos wirken konnte, doch will sich David noch verach-
tungswiirdiger machen. Wie, fragen wir uns, kann sich David noch mehr bla-
mieren? David scheint zu sagen, dass es sich nur um ein Vorspiel handelte.

In der homoerotisch unterlegten Beziehung zwischen David und JHWH
scheint die Mannlichkeit beider Akteure wesentlich zu sein. Einer ist der
Liebhaber, der andere der Geliebte. Aber es ist der Liebhaber, der Erastes, der
lernen muss, sich zu benehmen, wenn er in der Nihe seines Geliebten ist.
Denn wenn in dieser Erzdhlung Adonai Top ist und David (wie gewohnlich)
die Bottom-Rolle spielt, ist es keineswegs gesagt, dass der Obere immer die
Oberhand hat und der Untere einfach nur dominiert wird. So ist, was wir hier
sehen, keine Unzucht, sondern Liebe.

Wie sieht nun die Position von David als Bottom aus? David taucht in
der Sage immer als Geliebter eines bedeutenderen mannlichen Charakters
auf. Er ist von Saul erwdhlt und in Folge von Jonatan als Waffentrager, wie
er auch von JHWH erwahlt wird. David selbst hat jedoch nie einen solchen
jugendlichen Begleiter. Er ist durchgdngig als Eromenos typisiert. Auch die
biblische Erzahlung schildert als Konsequenz die homoerotische Beziehung
nicht vorwiegend aus Sicht des Erastes, sondern aus der Sicht des Eromenos.
Darin unterscheidet sich die klassische und griechisch-rémische Literatur
deutlich, wo wir tiberall mit der Sichtweise des Liebhabers konfrontiert sind.
Die Jungen selbst sind generell Objekte der Begierde und nicht Subjekte.
Dem gegeniiber hat David, besonders als Geliebter, eine voll entwickelte
Subjektivitdt. Er rettet Sauls Leben, adoptiert Jonatans Sohn. Und in der Be-
ziehung zu JHWH verkompliziert Davids Subjektivitdt dezidiert die Schilde-
rung von JHWHs Liebe zu ihm. Doch ist dies keineswegs ein »Machtkampfc,
da David der Geliebte ist, der von ihm auserwihlt und ihm anvertraut ist
— als Bottom.



278 Queering the Canon

4. Eine Gender-Frage

Die Mannlichkeit beider Charaktere scheint im homoerotisch angehauchten
Verhiltnis zwischen David und JHWH essentiell zu sein. Meine Hypothese
ist, dass der Kriegercharakter der sozialen Realitdt, die im Text beschrieben
wird, die Mannlichkeit des Geliebten nicht in Frage stellt. In einem homoso-
zialen Zusammenhang wie diesem ist Madnnlichkeit nicht so sehr abhangig
von der Beziehung zu Frauen, sondern wird unter Mdnnern im Sinne von
Gewagtheit und Loyalitit ausgemacht. Das Resultat ist, dass die Beziehung
zwischen Liebhaber und Geliebten kaum auf die Beziehung zwischen Man-
nern und Frauen Ubertragen und interpretiert wird. In den Grenzen der
androzentrierten, phallozentrierten, militaristischen und vielleicht sogar
misogynen und klassischen Welt dieser Erzdhlung kénnen wir vielleicht ei-
nen niitzlichen Hinweis finden, der die negativen Auswirkungen der Gegen-
tiberstellung von ménnlich und weiblich tiberwindet und somit auch einen
Weg, die entschiedene Mannlichkeit von verliebten Mannern (und somit die
besondere Weiblichkeit zweier verliebter Frauen) zu schatzen.

Der Text ist in Ausziigen mit freundlicher Genehmigung des Verlags The Pilgrim Press
dem folgenden Buch entnommen: Ken Stone (Hg.): Queer Commentary and the
Hebrew Bible, Pilgrim Press, Cleveland 2001, S. 36-74. Um der Lesbarkeit willen sind
die Kirzungen innerhalb des Textes nicht gesondert markiert.

Die Ubersetzung aus dem Englischen besorgten: Claudia Lashenia, Tilmann Paschke
und Thomas O. Siilzle.

Theodore W. Jennings ist Professor fiir Biblische und Konstruktivistische Theologie
am Chicago Theological Seminary. Das jingste Buch des Methodisten hat fiir Wirbel
gesorgt: »The Man Jesus Loved: Homoerotic Narratives from the New Testament«. Ein
Folgeband zum Alten Testament ist in Vorbereitung.



Stephen D. Moore: Schlussfolgerungen am Ort der EinschlieBung 279

Stephen D. Moore
&7

Schlussfolgerungen am Ort der EinschlieBung

Fiir die Tiir einer offentlichen Toilette in San Ysidro/Kalifornien
bestimmte Zeilen

Darum hat er diese Hand geschickt
und diese Schrift geschrieben.
Daniel 5,24

God is dog in English mirror

This page itself without help,

it is the proof of the existence of gods.
Hecene Cixous, Stigmata

AN DIEGO/KALIFORNIEN, den 30. Dezember 1994. Ausge-

laugt von einer Konferenz befinde ich mich derzeit auf totaler Flucht. Da
ich nicht in der Lage bin, mich mit »Sexualitdt que(e)rdenken« zu beschaf-
tigen — eine Konferenz, die ich mir vor ein paar Tagen in meinen Kalender
eingetragen hatte — fahre ich nun definitiv Richtung Mexiko. Aber in einer
Mannertoilette an der Grenzstation bei San Ysidro lockt mich das Schicksal
in die Kabine, die es fiir mich vorbereitet hat, und lasst mich dort nieder-
sitzen. Auf der Riickseite der Kabinentiir wimmelt es von vielsprachigen
Inschriften inklusive eines interaktiven Blocks plastischer schwuler Graffiti.
Unter diesen, in groBen roten Lettern, hat irgendein selbsternannter Prophet
des kommenden Zorns diese grimmige Warnung hingeschmiert: Gotr Hasst
sHwtt SCHWULE, ROMERBRIEF, ERSTES KAPITEL, SECHSUNDZWANZIGSTER UND SIEBENUND-
ZWANZIGSTER VERS.

Was ich gerne als Antwort auf diese niederdriickende (gleichwohl platte)
Paraphrase der Sexualmoral von Paulus niedergeschrieben hatte — jedenfalls
wenn ich die Geistesgegenwart oder den Willen oder vielmehr einen Stift
dafiir gehabt hitte —, meinen eigenen verstohlenen Satz in die Spriinge die-
ses Skripts hinein gleiten zu lassen, welches sich da auf der Tire tummelte,



280 Queering the Canon

und dabei meinen eigenen Abscheu und meine Sehnsucht nach der Liicke
aufzuschreiben und so meine Freakhaftigkeit der geheimen Gesellschaft der
Klappenliteraten zu offenbaren, hitte ungefihr so gelautet:

JA, ES IST WAHR, ER HASST TATSACHLICH DIE SCHWULEN. ABER WARUM? Die Popru-
LARPSYCHOLOGIE KANN AUF DIESE FRAGE EINE ANTWORT LIEFERN, AUCH WENN DIE Popu-
LARTHEOLOGIE DIES NICHT VERMAG. ER IST NAMLICH MIT EINER BRUCHIGEN MANNLICHKEIT
BELASTET, DIE IHRE ZERBRECHLICHE IDENTITAT ABSTUTZT, INDEM DIE WEIBLICHKEIT GEWALT-
SAM AUSGELOSCHT WIRD, AUCH WENN ES SICH DABEI, BZW. GANZ BESONDERS WENN ES
SICH DABEI UM DIE INNERE (DORT KAUERNDE) FRAU HANDELT: EINE NICHT GEWOLLTE VIERTE
(UND WEIBLICHE) PERSON DER HEILIGEN DREIFALTIGKEIT, DER HEILIGEN, GANZ MANNLICHEN
DREIFALTIGKEIT — EINE PERSON, DIE ER AUF EWIG AUS SICH HERAUSWERFEN MUSS, UND DIE
ER, SO KRAFTIG, WIE ER NUR KANN (HERAUSSCHIESSENDES ERBRECHEN IST DIE AKTIVITAT, DIE
HIER IM BLICK 1ST) GEGEN DIE UNVERSOHNLICHE MAUER SEINES WILLENS KLATSCHT — SEI-
NES WILLENS ZUR MACHT, ZUR UBERMACHT, ZUR MANNWERDUNG. DESWEGEN AUCH DIE
NOTWENDIGKEIT DER INKARNATION.

IM BRUCHTEIL DER SEKUNDE, BEVOR IHR SCHADEL GEGEN DIE MAUER SCHMETTERT,
WIRD SIE DESWEGEN — WAS NUN GENAU? WAS HATTE PAULUS SELBST DAZU GESAGT? ODER
VIELMEHR, WAS HATTE DIE KULTUR, DIE PAULUS HERVORGEBRACHT HAT (STELLEN WIR UNS
FUR EINEN MOMENT VOR, DASS MAN VON IHR IM SINGULAR REDEN KONNTE) UND DURCH
PAULUS JENE EPOCHALE EPISTEL, ZU DEREN WIRKUNGSGESCHICHTE JETZT AUCH EINE HOMO-
PHOBE KRITZELEI AUF EINER KLOTURE GEHORT — WAS HATTE DIESE KULTUR UBER JENE UN-
GEWOLLTE FRAU GESAGT, WENN DIESE KULTUR NUN HIER ANWESEND WARE, SICH MIT MIR
IN DIESER KKABINE DRANGELN WURDE, WENN ICH IHREN ATEM IN MEINEM NACKEN SPUREN
KONNTE? NACHDEM SIE MIR DEN STIFT AUS DER HAND GERISSEN HATTE, WURDE SIE DANN
SCHREIBEN: »IN JENEM SEKUNDENBRUCHTEIL, BEVOR IHR SCHADEL AUF DIE MAUER SCHMET-
TERN WURDE, WURDE SIE SICH IN EINEN MANN VERWANDELN, DER EINZIGE MANN, DER SICH
JEMALS AUSDRUCKLICH DEM UNDURCHDRINGLICHEN WWILLEN DIESES BESONDEREN GOTTES
AUSLIEFERN SOLLTE UND DER IMMER AUSDRUCKLICH VON DIESEM WILLEN DURCHDRUNGEN
SEIN SOLLTE: DAS MANNWEIB JESUS CHRISTUS«? JESUS WARE DANN DER SCHWULE, DEN
GoTT HassT (BEwes: DIE KREUZIGUNG) UND DER SCHWULE, DEN GOTT LIEBT (BEWEIS:
DIE AUFERSTEHUNG).

» ABER SIE SIND DOCH VATER UND SOHN«& WIRD JEMAND EINWENDEN.

» REINE METAPHERN« ERWIDERT EIN ANDERER. » FALTE DIESE METAPHERN WIE LAKEN AUF
UND SCHAU DIR AN, WAS DARUNTER LIEGT: ZWEI MANNER — MINDESTENS ZWEI MANNER.
SCHWER ZzU SAGEN: EIN KNAUEL VON GLIEDERN — IN EINER STANDIGEN BEZIEHUNG ABSO-
LUTER INTIMITAT. DIE PERSONEN DER CHRISTLICHEN GOTTHEIT ALS (ZUTIEFST VERSTORTE?)
MANNLICHE LIEBHABER ZU BESCHREIBEN WARE SICHER EINE PLAUSIBLERE BESCHREIBUNG VON
IHNEN ALS DAS TRADITIONELLE BILD VON DER KERNFAMILIE (» [cH LIEBE DicH, PAPA.« — »lcH
LIEBE DICH AUCH, MEIN SOHN.«), JEDENFALLS WENN MAN VORAUSSETZT, DASS ZU DIESER
FAMILIE NIEMALS EINE MUTTER GEHORTE (TROTZ DER GROSSTEN BEMUHUNGEN DER HEILIGEN
JUNGFRAU ODER AUCH DERER DES HEILIGEN GEISTES, DIE DOCH IMMERHIN HIN UND WIEDER
IN DER LAGE SIND, IN EIN KLEID ZU SCHLUPFEN). ALLES, WAS ZU DIESER VORSTELLUNG NOT-
WENDIG IST, IST DIE UNUMSTOSSLICHE TATSACHE IHRER MANNLICHKEIT, «



Stephen D. Moore: Schlussfolgerungen am Ort der EinschlieBung 281

NATURLICH 15T DIESE MANNLICHKEIT NICHT UNPROBLEMATISCH. GANZ 1M GEGENTEIL,
UM EHRLICH ZU SEIN. WOMIT WIR WIEDER BEIM AUSGANGSPUNKT WAREN.

UM DIE SACHE ALLERDINGS NOCH KOMPLIZIERTER ZU MACHEN (ODER VIELLEICHT, UM SIE
ZU ERKLAREN) MUSS MAN SEHEN, DASS DIESER GOTT, DER BESTANDIG EINEN TEIL VON SICH
PROJIZIERT BZW. AUSWIRFT, SELBST DAS ERGEBNIS EINER MASSENPROJEKTION, ALSO EINES
MASSENAUSWURFS 15T. (WAS KONNTE ER AUCH SONST ANDERES SEIN?) ZU DIESEM GOTT MIT
SEINEM STEIFEN BIN ICH WOHL ZU STRENG, OBWOHL ICH KAUM DEN GRUND DAFUR KENNE.
SCHLIESSLICH HABE ICH SEIN BucH GELIEBT. (GUTER GOTT, ICH LIEBE ES IMMER NOCH.)

»ABER MEINST Du NICHT, DASS ER ZU LANGE VERHATSCHELT WURDE« WIRD JEMAND
EINWERFEN. »ES WIRD ZE]T, IHN ENDLICH ZU ENTMANNEN. «

»ES KONNTE DOCH SEIN, DASS SEIN NAME EINEN HINWEIS ENTHALT, WIE MAN WEITER
VORANGEHEN MUSS« WIRD EIN RESPEKTLOSER SPASSVOGEL LOSLEGEN. »JEDES KIND WEISS
DOCH, DASS GOTT »GOD¢ IST UND RUCKWARTSGELESEN »D0G¢, DER HUND. VIELLEICHT
MUSSEN WIR EINEN WEG FINDEN, DIESEN GOTT EIN FUR ALLEMAL FESTZUMACHEN. «

»IHN ZU ENTMANNEN, MEINST DU? ODER GAR IHN ZU ENTMENSCHLICHEN? ABER MIT
WELCHEM Risiko? WURDEN WIR IHN UBERHAUPT WIEDERERKENNEN OHNE SEINE PHAL-
LOZENTRIK, SEINEN NARZISSMUS, SEINE MISOGYNIE, SEINE GRAUSAMKEIT? KONNTEN WIR
IRGENDETWAS VON IHM EMPFANGEN AUSSERHALB SEINES BOUDOIRS, SEINES SCHONHEITS-
SALONS, SEINES SCHLIESSFACHS, SEINER KRIEGSKAMMER? WELCHE ANDEREN HEILIGEN RAUME
WURDE MAN DANN AUS SEINEM BUCH WEGZAUBERN? WELCHER ANDERE GOTT WURDE DAS
GUTE BucH, pas GOTTESBUCH, HERGEBEN, UM ES SO NOCH BESSER ZU MACHEN? (»NAHE-
ZU ZWEl JAHRTAUSENDE UND NICHT EIN EINZIGER NEUER GOTT¢ WIE NIETZSCHE IRGENDWO
AUSRIEF.) WELCHE ANDEREN (GESCHLECHTER, WENN UBERHAUPT, FUR DIESEN GoOTT¢ EIN
Gortr JensETS DES GESCHLECHTS? Ein GoTT JEnsETs GoTTes? EIN GOTT JENSEITS DES
GLAUBENS? KONNEN WIR UBERHAUPT DAMIT BEGINNEN AUSZUSPRECHEN ODER ZU SEHEN,
WAS ALLES GOTTER SEIN KONNTEN, BEVOR WIR AUFGEHORT HABEN ZU SAGEN, WAS DIESE
GOTTER NICHT SEIN SOLLTENZ «

Und immer noch sind wir nicht am Ende, jedenfalls ich nicht, oder jeden-
falls nicht jetzt.

Stephen D. Moore ist Professor fiir Neues Testament an der Drew University Theolo-
gical School. Sein jingstes Buch ist »God’s Gym: Divine Male Bodies of the Bible.
Den Text haben wir mit freundlicher Genehmigung der Stanford University Press
seinem Buch »God’s beauty parlor and other queer spaces in and around the Bibleg,
Stanford 2001, S. 201-203 entnommen.

Die Ubersetzung bewiltigte Sascha Katan.



282 Queering the Canon

limothy R. ;: Kocb

£

Sexualitat und Sakrament 2

»Irinkt mein Blutl« unter den Vorzeichen von A|DS

»Tauschen Sie keine Kérperfliissigkeiten miteinander ausl«

»Vermeiden Sie jeden direkten Kontakt mit offenen Wunden oder Verletzungenl«
»Vermeiden Sie jeglichen Kontakt mit Blut oder Produkten aus Blutl«

»Nehmt hin und trinkt, das ist mein Blutl«

Die Herausforderung

EIT MEHR ALS zwei Jahrzehnten lebe ich als schwuler Mann unter

dem Vorzeichen von AIDS. Ich lebe und arbeite als Pfarrer einer Ge-
meinde, die sowohl Abendmahl feiert als auch AIDS-Priavention betreibt. Ich
lebe als jemand mit AIDS, der sich sowohl spirituell als auch materiell nach
Sinn und Hoffnung fiir das Leben sehnt.

Als jemand, der in diesen Zusammenhdngen lebt, hore ich ziemlich
schiefe Tone, wenn ich dazu eingeladen werde, Leib und Blut in mich auf-
zunehmen (in welcher Weise auch immer wir das verstehen), damit ich ewig
lebe. Diese Aufforderung namlich ergeht an mich in einem Kontext, in dem
ich lernen musste, jegliche derartige Handlung zu unterlassen, um zeitlich
am Leben zu bleiben. Ich weifs wirklich nicht, welchen Sinn ein Sakrament
fiir mich haben soll, das mich letztlich dazu bringt, in einem symbolischen
Kontext eine Handlung zu vollziehen, die ich im alltdglichen Leben unbe-
dingt und auf jeden Fall vermeiden muss.

Ich will hier und heute jetzt allerdings nicht daran gehen, christliche Tra-
ditionen oder Sakramentstheologien zu »heilen« oder umzuschreiben. Wir
befinden uns hier in der Sektion »Gay Men’s Issues in Religion« — ich bin
ein schwuler Mann und dies hier ist mein Anliegen, das ich im Blick auf die
Religion habe: Kann die ganze christliche Abendmabhlstradition tiberhaupt
irgendeine sinnvolle Bedeutung fiir mich und andere schwule Ménner ha-
ben — insbesondere fiir diejenigen unter uns, die keine Christen sind (und



Timothy R. Koch: Sexualitat und Sakrament 283

es auch nicht sein wollen) und/oder die mit der Immunschwiche und deren
Komplikationen leben?!

Allerdings trage ich nicht nur diese schwer definierbaren schwulen Gene
in mir, sondern auch diejenigen von Generationen von Minenarbeitern. Alle
Manner meiner GrofSvatergeneration arbeiteten in Kohlebergwerken im Siid-
westen Pennsylvanias und der Vater meiner Mutter starb an einer Staublunge.
Ich besitze also nicht nur diesen sprichwdértlichen schwulen »siebten Sinn«
- und ich muss euch sagen, dass er wirklich gut funktioniert, wenn ich hier
so in die Runde schaue! -, sondern ich verfiige auch {iber etwas, das ich den
»Kumpelblick« nennen wiirde: ich kann mir Zusammenhinge wie eine Art
spiritueller Minenarbeiter ansehen und in ihnen Potentiale fiir neue Ressour-
cen entdecken, die gehoben werden kénnten, wenn wir nur fahig sind, die
Rohlinge auszugraben und die in ihnen enthaltenen Wertstoffe zu extrahie-
ren.

Ich bin davon lberzeugt, dass die christlichen Theologien des Abend-
mabhls, der Eucharistie oder wie immer wir diese Gemeinschaft nennen, wie
ein Mutterfléz sind, in dem auch fiir sexuell aktive schwule Manner (egal ob
Christen oder nicht) viele wertvolle Rohstoffe enthalten sind. Ich habe den
Eindruck, dass in dem Moment, in dem wir dieses Sakrament als den hochs-
ten Ausdruck einer spirituellen Verschmelzung verstehen, die unterschiedli-
chen Aspekte dieser Verschmelzung zu Brillen werden kénnen, durch die wir
auf unsere eigenen Verschmelzungen blicken, sie kritisch hinterfragen oder
untermauern kénnen.

Drei Hauptstromungen eucharistischer Theologie sind mir vertraut, die
sich mit den irgendwie ungliicklichen Begriffen »Gedachtnismahl«, »Kon-
substantiation« und »Transsubstantiation« benennen lassen. Bevor all dieje-
nigen unter euch, die Uber tiefe theologische Kenntnisse verfliigen oder mit
einer dieser Traditionen sehr eng verbunden sind, nun allzu wild auf mich
einstlirmen ob der Weise, wie ich diese Begriffe interpretieren werde, méch-
te ich euch vorwarnen, dass ich in voller Absicht mit der Hacke an diese
Traditionen herangehen werde — das namlich liegt in der Natur des Berg-
arbeiters. Schlieflich will ich aus der Mine die Wertstoffe extrahieren und
herausbekommen, ob bzw. was wir mit ihnen anfangen kénnen. Ich werde
hier also keine christliche Theologie betreiben und auch keine historische
Archdologie — nicht einmal Interpretationsgeschichte. Ich werde Pickel, Axte
und feste Schlage einsetzen (und muss gestehen, dass ich personlich dazu
weder besonders gestdhlt noch besonders geeignet bin), um in der Zeit, die
uns bleibt, einige Klumpen dieses Rohstoffes herauszuarbeiten und dann zu
sehen, ob wir aus ihnen irgendetwas gewinnen kénnen, das schwule Manner
sinnvoll gebrauchen kénnen, die religiose Anliegen haben.



284 Queering the Canon

Obwohl ich also zugegebenermalSen dieses ganze Zeug zerhacken wer-
de, habe ich doch auch einige klarere Ziele, die ich mit diesem Unterneh-
men verfolge, einige Klumpen dieses »Grundgesteins des Glaubens« niher
zu untersuchen. Ich gehe mit einigen Fragen an diese Arbeit heran, die dabei
helfen sollen, die Wertstoffe zu extrahieren und ihren Wert einzuschitzen.
An jede der drei Traditionen werde ich drei Fragen stellen:

1. Wo wird in dem jeweiligen Sakramentsverstandnis der Ort des Heili-
gen deutlich?

2. Was konnte dieses Verstandnis des Heiligen zu der Art und Weise bei-
tragen, wie wir schwule Manner unser sexuelles Leben organisieren?

3. Was konnte dieses Verstandnis des Heiligen zu der Art und Weise bei-
tragen, wie wir schwule Manner unser politisches Leben organisieren?

Diese Fragen so zu stellen bedeutet, uns an das zu erinnern, was unsere
feministischen Schwestern uns gelehrt haben, dass namlich das Persénliche
das Politische ist und dass wir unsere Kérper nicht von unseren Seelen und
von unserem politischen Leben trennen kénnen.

Als letzte Vorbemerkung sei schlieBlich noch gesagt, dass hier dann na-
tiirlich genug Arbeit fiir Theologen und Nicht-Theologen herumliegen wird,
die besser, weiser und erfahrener sind als ich und tiefere Einsichten in diese
Traditionen haben. Mégen sie dann beddchtiger oder auch korrigierend an
den Klumpen weiterarbeiten, die meine wohlmeinende Arbeit zu Tage ge-
bracht haben wird!

Schiirfergebnisse
Sandstein: Eucharistie als Gedichtnismahl

Wenn wir jetzt in die Zeche einfahren, dann will ich dort mit der Arbeit be-
ginnen, wo sie am leichtesten von der Hand geht: im Sandstein — und das
heilt fiir mich mit Blick auf die Theologien des Abendmahls: bei seinem Ver-
standnis als Geddchtnismahl!

Alle Richtungen des Protestantismus, die liturgisch und theologisch »un-
terhalb« von Anglikanern und Lutheranern zu verorten sind, verstehen die
Eucharistie als eine Zeit heiliger Erinnerung. Ahnlich wie der Sandstein ist
diese Interpretation leicht aufzufinden, relativ leicht zu bearbeiten und be-
kannt fiir ihre schlissige Struktur.

Gemdl dieser Tradition erinnern wir uns wahrend der Mahlfeier auf geis-
tige und spirituelle Weise dessen, was Jesus durch sein Leben, Sterben und
Auferstehen fiir uns als Teilnehmer dieser Mahlfeier bewirkt hat. Die Feier
verlangt daher nach angemessener eigener Vorbereitung, Kontemplation und
— als Antwort auf das Geschehen — Hochachtung. Die Elemente selbst — Brot
und fiir gewdhnlich unvergorener Wein — gelten als die Medien, durch die
wir Zugang zu der Gnade erhalten, aber in keiner Weise wird damit gerech-



Timothy R. Koch: Sexualitit und Sakrament 285

net, dass mit ihnen selber eine molekulare oder auch nur mystische Verin-
derung geschieht.

Wo finden wir in dieser Tradition den Ort des Heiligen? Ich meine, in
dem Anderen: Wer das eucharistische Mahl als Gedachtnismahl feiert, er-
fahrt das Heilige in dem Anderen, mit dem er kommuniziert (christlich aus-
gedriickt also in Jesus Christus).

Was aber kann es fir schwule Manner bedeuten, in unserem sexuellen
Leben das Heilige in dem Anderen zu finden? Fir meinen Teil bin ich davon
lberzeugt, dass das, was hier an Wertvollem zu isolieren ist, die Tugenden
der Riicksicht und Wertschatzung sind: Die Prozesse, die in der Vorberei-
tung, der Kontemplation und der Hochachtung der Eucharistie als Gedacht-
nismahl ablaufen, finden ganz ahnlich dort statt, wo wir ernsthaft die Hei-
ligkeit unserer Sexualpartner erblicken, anerkennen und umarmen — oder
wenigstens erinnern.

Solch eine Wahrnehmung bekommt eine besondere Bedeutung, wenn
wir nicht nur von unseren »transzendenten, unglaublichen, stabilen und
lang anhaltenden Beziehungen« sprechen (falls bzw. wenn diese existieren),
sondern auch an anonyme sexuelle Begegnungen denken, an Internet-Dates
in der spaten Nacht, Bars, One-Night-Stands oder diese nahezu sprichwért-
lichen Tagungsbegegnungen. Es kann uns nur gut tun, wenn wir auch diese
kurzen Begegnungen als Momente der Kommunion verstehen, in denen wir
(wie kurz auch immer) mit dem Heiligen Anderen verbunden sind — in der
Vereinigung mit jemandem, dessen Leben und Leidenschaft ihn in diesem
Moment der Verschmelzung fiir uns gegenwartig gemacht hat. Jeder Moment
der eigenen Vorbereitung kann in diesem Zusammenhang wortwértlich von
salvatorischer Bedeutung sein, etwa ein Kondom einzupacken oder den Kopf
frei von vernebelnden Substanzen zu halten. Die Kontemplation dariiber,
dass der Leib, den wir vernaschen, unseren Respekt verdient, oder dass wir
uns in diesem Moment auf den Knien vor dem Heiligen befinden, kann auf
ganz ausdrucksvolle Weise jeder Interaktion, jedem Kontakt eine eigene,
menschliche Wiirde geben. Und ein wertschitzendes »Wow, danke!« ist
auch nicht gerade das Schlechteste, was wir uns nach so einer Begegnung
sagen kdénnen.

Ein erganzender Hinweis: In allen Kirchen, die das eucharistische Mahl
in dieser Weise als Gedachtnismahl feiern, kommunizieren die Glaubigen
weitaus seltener als jeden Tag oder jede Woche. In der Gemeinde, in der
ich aufgewachsen bin, fand eine Mahlfeier héchstens vier Mal im Jahr statt.
Es mag jeder selbst iiberlegen, was das in Hinblick auf die Analogie, die ich
zwischen Mahlfeier und unseren (fliichtigen) sexuellen Begegnungen gezo-
- gen habe, bedeuten kann.

In Bezug auf die politischen Konsequenzen dieser Tradition bin ich der
Meinung, dass dieser Sandstein sehr hilfreich sein kann, um Schutzwille ge-
gen die Flut der Scheinheiligkeit zu bauen: in dem homosexuellen Anderen



286 Queering the Canon

das Heilige zu entdecken, bedeutet eine direkte Herausforderung fiir jede
Perspektive, in welcher der homosexuelle Andere als profan, schmutzig, ver-
seucht, krank oder siindig gesehen wird. Die politische Verankerung dieser
Feststellung kann auf dem Weg der politischen Durchsetzung der individu-
ellen Menschenrechte und -wiirde erfolgen und fiihrt so zur Beendigung
der Diskriminierung aufgrund von sexueller Orientierung oder Priferenz. Es
kann und darf einfach keinerlei Grund mehr dafiir geben, denjenigen ihre
individuellen Rechte und ein wiirdiges Leben abzusprechen, die geheiligte
Zeichen der Gegenwart des Heiligen sind, wert, dass wir achtsam und sorg-
sam mit ihnen umgehen.

Je deutlicher wir auerdem als Gemeinde absolut jede und jeden ande-
ren als geheiligte Person ansehen, desto deutlicher werden wir Ubergriffe
auf beiden Seiten des Gesetzes abwehren: wir werden keine Diskriminie-
rung von Homosexuellen dulden — denken wir nur an Matthew Shepherd
— und wir werden es nicht zulassen, dass diejenigen geschiitzt werden, die
uns missbraucht oder misshandelt haben — denken wir etwa an Dan White.
Ich habe den Eindruck, dass die Power unseres Einsatzes fiir individuelle
Rechte und fiir den Schutz von Individuen in direktem Verhiltnis steht zu
der Unfdhigkeit oder der Nachlassigkeit, einander als geheiligte Personen zu
sehen: jedes Mal, wenn wir anfangen zynisch dariiber zu sprechen, was alles
schlecht ist an anderen Homosexuellen, dann arbeiten wir unseren Gegnern
direkt in die Hande. Einander zu bestitigen, Zeichen der Prisenz des Heili-
gen zu sein, ist vielleicht die beste Art und Weise, den Wogen der Scheinhei-
ligkeit standzuhalten, die unser Land gegenwirtig iiberfluten.

Mahlfeier als Konsubstantiation

Ich muss an dieser Stelle noch einmal betonen, dass ich nicht hier bin, um
einfach christliche Theologie zu treiben, und dass ich diese eucharistischen
Traditionen als Chiffren oder Brillen verwende, um unsere eigenen Anlie-
gen als schwule Manner zu betrachten. Es ist wichtig, dies im Hinterkopf zu
haben, wenn wir iiber »Konsubstantiation« sprechen — ein Kunstwort, dazu
geboren, dass Nicht-Lutheraner die lutherische (und zum Teil die calvinis-
tische und anglikanische) Abendmahlstradition beschreiben kénnen. »Kon-
substantiation« ist also in gewisser Weise eine karikierende Bezeichnung fiir
ein bestimmtes Vorstellungsgebilde, durch die zum Ausdruck gebracht wer-
den soll, dass die Elemente der Eucharistie sowoh! Brot und Wein als auch
realer Leib und reales Blut Christi sind; eine Art theologischer Werbespot mit
der Botschait: »Hier bekommen Sie zwei (Substanzen) zum Preis von einer!«
Lutherischer Vorstellung vom Abendmahl wird so ein Werbespot sicherlich
nur begrenzt gerecht. Es liegt mir auch fern, diese Position mit solch einer
Formulierung zu beschreiben — ich benutze sie hier wirklich nur als Schlag-
wort. In Anbetracht der Tatsache, dass wir immer wieder mit Begriffen wie
»homosexuelle Agenda« oder »Perversion« leben miissen, die angeblich das



Timothy R. Koch: Sexualitit und Sakrament 287

beschreiben, was uns am meisten am Herzen liegt, sollten wir es aushalten
kénnen, einige Minuten tber »Konsubstantiation« nachzudenken.

Mich mit »Konsubstantiation« zu beschiftigen ist fiir mich wie nach Koh-
le zu graben: Kohle hat deutlich mehr Substanz und Kohirenz als Sandstein,
aber sie ist nicht so weit verbreitet und schwerer zuginglich als dieser. Ahn-
lich finden wir auch eine konsubstantielle Auffassung des Abendmahls nur in
einigen spezifischen Regionen — und in zwei verschiedenen Ausprigungen:
weich (wie etwa in der ELCA') und hart (wie in der Missouri-Synode?).

Kurz gefasst besagt diese Tradition, dass wir der Realprisenz des Gottli-
chen im Moment der Kommunion begegnen bzw. sie erfahren, wenn wir da-
bei das Sakrament in der rechten »Glaubenshaltung« empfangen. Die Real-
prasenz des Gottlichen wird dabei so verstanden, dass dieses »in und unter«
Brot und Wein gegenwartig ist und von denen, die kommunizieren, aufgrund
ihres Glaubens erfahren wird. Der Ort des Heiligen findet sich in dieser Vor-
stellung in der Beziehung: Das Heilige begegnet, wenn die Kommunizieren-
den wihrend eines sakramentalen, heiligen und heiligenden Mahles mit der
realen Gegenwart des Gottlichen in Kontakt kommen.

Was kann es fiir uns als schwule Minner heiflen, die Prisenz des Heili-
gen in der Beziehung zu verorten? Zuallererst, glaube ich, ruft uns dies die
Tugend der Treue in Erinnerung. Wobei ich unterstreichen will, dass Treue
nicht mit Monogamie gleichzusetzen ist — auch wenn beide durchaus kon-
substantiell sein mogen! Treue als Tugend bedeutet vielmehr, dass wir zu
unseren Vereinbarungen stehen, zu unseren Versprechen, zu dem Wort, das
wir gegeben haben. Treue als Tugend hat etwas zu tun mit Integritit und Ehr-
lichkeit. Sie hat etwas damit zu tun, dass wir uns eingestehen, dass wir nur
in solchen ehrlichen Beziehungen unsere Sexualitit als einen heiligen und
zentralen Teil unserer Selbst in unseren Alltag integrieren kénnen.

Wenn wir in unseren Begegnungen mit anderen eine solche Aufrich-
tigkeit erwarten und selber an den Tag legen, dann schaffen wir damit die
Méglichkeit, dass Beziehungen entstehen, die uns in unserem Leben tragen
konnen: inmitten von Gewalt, von Krankheit, von Trauer und Verlust. Sie
verwurzeln unsere Sexualitit in dem tiefen Wissen darum, wie wertvoll all
unsere Beziehungen in Wirklichkeit sind. Aufrichtigkeit und Treue zu unse-
ren Versprechen — wie immer diese konkret aussehen — verwandeln uns von
Sex-Konsumenten zu wahrhaften Liebhabern.

Auf der politischen Ebene kann uns diese Kohle dazu dienen, Antriebs-
kraft fiir unseren Kampf um volle politische Gleichberechtigung zu gewinnen
= nicht nur in Bezug auf individuelle Rechte wie das Recht auf Wohnung

Evangelical Lutheran Church of America, der Zusammenschluss der Synoden
»deutscher« Pragung, Anm. d. Ubs.

In Deutschland mit der SELK, der Selbstindigen Evangelisch-Lutherischen Kirche,
vergleichbare, konservative Missionskirche, Anm. d. Ubs.



288 Queering the Canon

oder auf Nicht-Diskriminierung am Arbeitsplatz, sondern auch in Bezug auf
soziale und gesellschaftliche Rechte, zum Beispiel das Recht, unsere eige-
nen Familienzusammenhinge zu bilden. Die zivilrechtliche Anerkennung
von Partnerschaften oder der Einschluss von Partnerinnen und Partnern in
die Krankenversicherung sind dann nur der Anfang dessen, was es bedeu-
ten konnte, wenn wir anfangen, alle unsere Beziehungen als geheiligt zu
verstehen und dies politisch zu vertreten. Die Gegenwart des Heiligen in
unseren Beziehungen, Freundschaften und Familien zu entdecken bedeutet
dann auch, dass wir nicht auf irgendeinen Big Daddy oder irgendeine Re-
gierung oder Kirche warten miissen, die erkldren, dass wir gleichwertig oder
zumindest akzeptabel sind. Auch dirfen wir dann nicht mehr einfach gedul-
dig akzeptieren, dass unsere Teilhabe an den gesellschaftlichen Rechten und
an den Leistungen des Wohlfahrtsstaates immer wieder in die Ferne geriickt
wird. Die Kohle, die wir hier ausgegraben haben, brennt all diese duBerliche
oder verinnerlichte Homophobie hinweg, die uns immer wieder sagen will,
dass wir so lange akzeptiert werden kénnen, wie wir mit unserem Lebensstil
und unseren Beziehungsformen »hinter dem Vorhang« bleiben — weit weg
von den Augen der Offentlichkeit.

Mahlfeier als Transsubstantiation

Die dritte Art und Weise, die Mahlfeier zu verstehen, die ich nun untersu-
chen will, wird meist als »Transsubstantiation« bezeichnet — und teilt damit
dasselbe nomenklatorische Problem wie die Bezeichnung »Konsubstantiati-
one.

Diese Vorstellung ist eng verbunden mit der rémisch-katholischen Kirche.
Wenn ich an dieser Tradition arbeite, dann gleiche ich jemandem, der nach
Diamanten grabt — es ist harte Arbeit, die Grundaussagen dieser Tradition
sind kristallklar und diamantenhart. Aber zugleich glaube ich, dass die Edel-
steine, die am Schluss herauskommen, von hohem Wert sind — und auch fiir
schwule Manner ihren Wert haben kénnen.

So wie ich diese Tradition verstehe, betont sie, dass die konsekrierten Ele-
mente in der Mahlfeier durch und durch zum gegenwirtigen Leib und zum
gegenwartigen Blut Christi werden. Die Worte Jesu »Dies ist mein Leib« und
»Dies ist mein Blut« werden in dieser Vorstellung ganz wortlich genommen
und auf das gesegnete Brot und den gesegneten (und vorzugsweise wirklich
vergorenen) Wein bezogen.

Wo in dieser Tradition der Ort des Heiligen ist, liegt auf der Hand: wort-
waortlich in dem Brot und in dem Wein! Das Heilige ist korperlich fassbar
in jeder einzelnen Zelle, in jedem einzelnen Molekiil. Es ist so fassbar, dass
kein einziges Stiickchen dieses Leibes, kein einziger Tropfen dieses Blutes
auf den Boden fallen oder sonst irgendwie verloren gehen oder unwiirdig



Timothy R. Koch: Sexualitat und Sakrament 289

behandelt werden darf. Man hat sogar spezielle liturgische Geritschaften
entwickelt, um solch einem Versehen vorzubeugen!

Was wiirde es bedeuten, wenn wir mit diesem Bewusstsein unser sexuel-
les und politisches Leben gestalten wiirden! Was wiirde es bedeuten, wenn
wir jede Zelle und jeden Blutstropfen eines schwulen Leibes fiir so geheiligt
halten wiirden, dass immer und iberall alle Anstrengungen unternommen
werden miissten, dass nichts von diesem Leib zu Schaden kommt, verloren
geht oder unwiirdig behandelt wird. Was wir da dann alles an »liturgischen«
Geritschaften brauchten ...!

Auf sexueller Ebene ruft solch ein Verstindnis zweifelsohne die Tugend
des Respekts hervor — vollkommenen und absoluten Respekt. Diese Tradition
ruft ins Bewusstsein, dass wirklich jeder Kérper absoluten Respekt verdient,
weil jede Person unabdingbar und zu jeder Zeit heilig ist und geachtet, ge-
schatzt, verehrt und gefeiert werden muss. Jede Person — nicht nur die hiib-
schen Pornoboys und die gestahlten Typen aus dem Fitness-Studio, sondern
auch die Fetten und die Tunten, die Schwarzen und die Biren, die Kranken
und die Drogenabhingigen (die so viele von uns gerne aus der Community
vertreiben mochten), die tiber 40-Jdhrigen und die Arbeitslosen, diejenigen,
die ihren Kérper nicht trainieren und nicht den Schonheitsstandards entspre-
chen, und auch die, deren Schwinze nicht das Internet-GardemaR von 20
cm erreichen.

Aus der Perspektive der Transsubstantiation gibt es keine klare Trennung
zwischen unserem sexuellen und unserem politischen Leben: in dem Mo-
ment, wo wir das Heilige in den kérperlichen Zellen unserer Community
verorten, gibt es keinen Ort und keinen Moment mehr, an denen das Heili-
ge nicht unter uns ist, in uns ist, tiberall ist. Wie die konsekrierten Elemente
nach der Mahlfeier nicht einfach in einen profanen Zustand zuriickkehren
und im Miilleimer entsorgt werden, so héren schwule Mianner nicht einfach
auf, geheiligte Wesen zu sein, wenn der Orgasmus vorbei ist und wir zu an-
deren Dingen ibergehen.

Diese Vorstellung der Transsubstantiation in unseren Alltag zu (ibertragen
konnte nahezu utopische Folgen haben — dariiber nachzudenken verlangt
daher ein ganzes Stiick Vorstellungskraft und Anstrengung. Versuchen wir
einmal, uns eine Welt vorzustellen, in der jedem einzelnen schwulen Kér-
per und jedem einzelnen Blutstropfen eines schwulen Leibes unbedingter
Respekt entgegengebracht wird — in genau derselben Weise wie dies gegen-
iber dem konsekrierten Brot und dem konsekrierten Wein in jeder einzelnen
katholischen Gemeinde iiberall auf der Welt der Fall ist. »Befreiung« wire
ein viel zu schwacher Begriff, um das zu beschreiben, was sein wiirde, wenn
kein einziger schwuler Kérper mehr frieren sollte in der Nacht allein im Bett,
kein einziger Tropfen schwulen Blutes mehr bei gewaltsamen Ubergriffen
verschwendet werden sollte, kein einziger schwuler Magen mehr Hunger
leiden sollte, kein einziger schwuler Jugendlicher mehr ungeliebt durch die



290 Queering the Canon

Welt gehen sollte — wenn bei alledem die Gesellschaft jederzeit darauf ach-
ten wiirde, dass kein Sakrileg geschieht, das andernfalls sofort in Ordnung
gebracht werden miisste.

Zum Schluss

Nach all diesen Uberlegungen liegt es mir fern, eine hierarchische Ordnung
der Abendmahlstheologien vorzuschlagen. Es liegt mir vielmehr daran zu
betonen, dass diese verschiedenen Wege, spirituellen Verkehr zu beschrei-
ben — und es gabe da nicht nur die christlichen! - von groRer Bedeutung sein
kénnen, wenn wir als schwule Mianner versuchen, unser sexuelles und poli-
tisches Leben zu strukturieren. Es wird Zeiten geben, in denen wir Sandstein
brauchen, andere, in denen wir Kohle oder Diamanten (die ja schlieBlich
wie so viele schwule Ménner »a girl’s best friend« sind) benétigen, um die
Welt zu bauen, von der wir traumen und in der wir wohnen kénnen. Je mehr
Material wir zur Verfiigung haben und je besser wir damit umgehen kénnen
—umso leichter fallt der Bau.

Wenn der Prasident der Vereinigten Staaten, George Bush, gegenwirtig
dazu aufruft, kein einziges Kind am StraRenrand stehen zu lassen, dann sage
ich: auch keinen Schwulen, keine Tunte, keine lateinamerikanische Marica,
keinen Pédé, keinen kenianischen walevi, keinen irakischen kwanii, keinen
Stricher, auch keinen Republikaner im Closet — lasst keinen einzigen Heili-
gen Homosexuellen am StraBenrand stehen!

Vortrag in der Sektion »Gay Men’s Issues in Religion« der American Academy of Reli-
gion wihrend der Jahrestagung vom 23.-26.11.2002 in Toronto.
Ubersetzung von Wolfgang Schiirger.

Timothy R. Koch ist ordinierter Pfarrer der UFMCC, er erwarb seinen BA an der Duke
University und seinen MDiv an der Boston University. Er promovierte zu einer rezep-
tionsasthetischen Auslegung des Jona-Buches. Schwuler Mann, der seit mehr als zehn
Jahren offen mit AIDS lebt. Zuletzt erschien in der WerkstaTr 3/2000 »Hermeneuti-
sches Cruising: Homoerotik und die Bibelx.

Korrespondenzadresse: 9921 Bella Marche Drive, Charlotte NC 28227, USA.
E-Mail: TimRKoch@aol.com.



Marcella Althaus-Reid: Unanstindige Theologie 291

Mearcells f\ Ithaus-Reid

Unanstindige Theologie

Theologische Perversionen zu Sexualitit, Gender und Politik

HEOLOGIE IST IM GRUNDE inkohirente Kunst. Wenn wir

eine Metapher benutzen wollten, die dem Neuen Testament angelehnt
ist, wiirden wir sagen: Theologie ist die Kunst, mit Gott ins Bett zu gehen und
dabei richtigen Sex zu vermeiden. SchlieBlich ist dies das erste, was uns der
christliche Glaube sagt: der Anfang der historischen Beziehung zwischen dem
Fleisch gewordenen Gott und der Menschheit ist in der Metapher zu finden,
mit Gott zum (einmaligen) ersten Mal ins Bett zu gehen — und zwar ohne Kon-
dom. Das war Marias Erfahrung.

Obschon die erste Eva eine fetischistische Neigung einer Schlange gegen-
tiber hegte, so lieR sich die zweite auf ungeschitzten Sex mit einer Gottes-Wol-
ke ein. Sexuelle Metaphern, die die Anfinge religits-symbolischer Konstruktio-
nen bestimmen, sind so angelegt: chaotisch, unberechenbar und unmoralisch.
Und deshalb mogen wir sie. Etwas an ihnen erinnert uns an das Modell realen
Lebens und an die chaotische Ordnung der Sexualitit. Wenn wir nun aber im
Begriff sind anzunehmen, dass Gott von der Menschheit erzeugt wurde, indem
sie mit Gott ins Bett ging (wie in den neutestamentlichen Erzihlungen tiber
Maria), diirfte diese Metapher vollauf beweisen, dass sie noch geniigend Platz
fur andere Formen sexueller Aktivitaten hat. Unterschiedliche Stellungen und
sexuelle Subjekte diirften in dieser Geschichte verborgen sein.

Wihrend die Hebraische Bibel mit einem Mythos von Gott und Mensch-
heit beginnt, der auf der sexuellen Legitimitit der gesellschaftlichen Ordnung
basiert, der Geschichte von Adam und Eva, beginnt das Neue Testament mit
einer Quasi-Frau (Maria, das ent-biologisierte Wesen) und ihrem Geschlechts-
verkehr mit einem Gott oder, um genauer zu sein, mit einer idealistischen hei-
ligen Meta-Erzahlung. Jesus Christus wird also als eine einzigartige Produktion
einer Meta-Erzahlung und eines Quasi-Wesens empfangen, was, obwohl es
sich fantastisch anhort, der Ursprung des Un-Glaublichen im Christentum ist.
Abgesehen davon ist der gesamte heilige Text um sexuelle Kontrolle bemiiht



292 Queering the Canon

und hat das Bestreben, aus dem Un-Glaublichen eine reale, materielle Sub-
stanz herzustellen. Dies geschah mit gewaltigen Nachteilen.

Es gibt einen roten Faden sexueller Obsession entlang der sakral geworde-
nen Diskurse iber Macht, Gebote und ethische Definitionen, der unsere so
genannten christlichen lateinamerikanischen Gesellschaften durchzieht. Die-
se Diskurse liber Macht sind in der Systematischen Theologie systematisiert,
klassifiziert und organisiert worden. Sie sind in dem Sinne westlich, dass ihr
Subjekt, der idealisierte westliche, weie Mann der Oberschicht, die Quelle
der philosophisch-theologischen Reflexionen, bei den wichtigen Vertretern
der Konstruktionen hegemonialer Diskurse der politischen und ékonomischen
Macht in unserer Welt gefunden werden kann.

Der Punkt ist, dass die politischen und 6konomischen Konstruktionen die-
ser Welt auf sexueller Erfahrung basieren, oder auf der Interpretation sexueller
Erfahrung. Theologie ist aus dieser Perspektive eine sexuelle Handlung, die an
der ideologischen Konstruktion von Gott partizipiert, welche sowohl aus dem
idealistischen Diskurs besteht, wie man es sich vorstellen soll, mit Gott ins Bett
zu gehen, als auch aus den Vorschriften und Kontrolldiskursen, die auf einigen
heterosexuellen Verfalschungen oder Entfremdungen von dem basieren, was
die Realitdt vorgibt. Sie richtet sich an die Menschen, die unter den Gefahren
der Naturalisierung der Sexualitdt und der Anstandscodes in der Theologie le-
ben.

Anstandige Theologien ringen um Kohdrenz — um die Kohirenz, um die
auch sexuelle Systeme ringen. Doch kénnte man fragen, was daran falsch ist,
theologisch inkohérent zu sein. Die Befreiungstheologie, ein Diskurs aus den
70er Jahren in Lateinamerika, verstand (wenn auch nur zum Teil) die ékono-
mische Esoterik der christlichen Dogmatik und die imperialen Traditionen
systematischer Theologen. Imperialismen sind, der Definition nach, kriminelle
Aktivitdten von Expansion, Besitzergreifung und Kontrolle. Die permanente
Suche der Theologie nach Koharenz ist nur ein Ausdruck ihres Strebens nach
Hegemonie, eine Taxonomie, [...]

Sexuell fragwiirdig, 6konomisch abweichend: Theologie contra natura

Theologie hat auch einen Hintern, und die Bedrohung, die sich durch das
In-Frage-Stellen ihres sexuellen Konstrukts in Positur setzt, hat man als Sodo-
mie gesehen; ein unnatiirlicher Akt/Gedanke oder eine Praxis contra natura
entgegen der Utopie des Projekts von sozialer Gerechtigkeit und politischer
Befreiung als eines heterosexualisierten. Enrique Dussel etwa betrachtete Ho-
mosexualitdt und Lesbischsein als die Feinde des Befreiungsprojektes, und als
solche als Teil davon, wovon er behauptet, dass es das autoerotische indivi-
dualistische Projekt einer hegemonialen Totalitit sei.' Und vielleicht hat er zu
guter Letzt auch recht, und es ist ein gerechtfertigter Kommentar, der gemacht

' Dussel, Enrique: Filosoffa Etica Latinoamericana, vol. 3, México: Edicol 197755517



Marcella Althaus-Reid: Unanstandige Theologie 293

werden muss, wenn wir in Betracht ziehen, dass wir nur dann in der Lage sind,
vorwarts zu gehen, wenn wir selbstherrliche hegemoniale Systeme stéren und
ihnen den Hass auf die unterdriickenden sexuellen Konstruktionen entgegen-
halten.

Dussels Konzept der Totalitét ist, wie so oft in der Befreiungstheologie,
unzweideutig: die Kategorien von Unterdriickter — Unterdriicker sind in den
Heterosexualismus eingereiht; guter (reproduktiver) Heterosexualismus und
Schlechtes (Sodomie zum Beispiel). Sodomie ist ein interessantes Konzept, das
dem Verstandnis von Wissenschaft und Natur des 19. Jahrhunderts verschuldet
ist, dem Einfluss des Evolutionismus.? Sie entstand zusammen mit dem Kon-
zept, dass die Entwicklung der Natur einer bestimmten Ordnung zu folgen
habe oder andernfalls entarten und untergehen wiirde. Zum Beispiel wurde
mit der angenommenen Heterosexualitdt der Tiere (die sich inzwischen als
falsch herausgestellt hat) argumentiert, um Sexualitit natiirlich erscheinen zu
lassen. Natiirlich und zeugungsfihig waren austauschbare Ausdriicke fiir den
sexuellen Akt und Sodomie, gegenseitige Masturbation oder andere Vergniigen
auBerhalb der Grenzen vaginaler Penetration bildeten die Basis theologischer
Kasuistiken, dem Gerichtshof des Christentums. Aber was an der Sodomie
stindig war, wurde nicht betrachtet oder zumindest war es weit mehr als der
sexuelle Akt penetrierenden Sexes zwischen einem Mann und einem anderen
Mann, und dies wurde als Bedrohung der sozialen Ordnung gesehen.

Sodomie stellte fiir die Gesellschaft mit seiner bloRen Struktur der Mann-
Mann-Beziehung einen Bruch innerhalb des hierarchischen Mann-Frau-Ethos
dar. Dies wurde als das Gesellschaftsleben, die Staatsverfassung und das Ver-
hdltnis zwischen Menschheit und Gott schidigend betrachtet. Nach Theo van
der Meer erwihnen in den Niederlanden politische Diskurse des 18. Jahrhun-
derts explizit Sodomie als einen Fall von Auflehnung gegen die Klasse, indem
sie die Grenzen zwischen Herrschern und Beherrschten, den Herren und ihren
Untertanen, dem Mann als aktivem und der Frau als passivem Empfanger von
Sex bedroht und schwicht.?

Man meinte, der Sodomit feminisiere seinen Partner, da ein Mann von ei-
nem Mann unterworfen wird, anstatt die Ordnung zu halten, dass Frauen Min-
nern untertan sind. Sie waren Verriter an den sexuellen Hierarchien, und an-
fanglich wurden sie in den Niederlanden des 18. Jahrhunderts bestraft mit der
Form des Todes, die Feiglingen und Frauen vorbehalten war, die Garrotte.*

Die Bedrohung, die von Homosexualitit und Lesbischsein fiir die Befrei-
ungstheologie ausgeht, ist von der Art der Sodomie, denn sie verwirrt Hierar-
chien und entfernt aus dem Kampf fiir Befreiung die minnlichen Interessen

*  Van der Meer, Theo: »Sodomy and the pursuit of a third sex in the early modern
periods, in G. Herdt (Hg.): Third Sex, Third Gender. Beyond Sexual Dimorphism in
Culture and History, New York: Zomne Books, 1996, S.187.

2o nElod; 50106

1 EGS 9z



294 Queering the Canon

und die ménnlichen Idealen, die, im Fall von Dussel, reprisentiert sind als
befreiend und authentisch, entgegengesetzt den unauthentischen und unter-
driickenden Praktiken der europdischen Gedankenwelt. Die autoerotische
Bedrohung ist mit der kapitalistischen Bedrohung verkniipft. [...] In Dussels
politischer Ontologie, die in der Befreiungstheologie so einflussreich war, ist
die Stinde der Homosexualitit und des Lesbischseins (was er sogar fiir schlim-
mer als Homosexualitat hilt) wie in den Niederlanden des 18. Jahrhunderts
die Stinde der hierarchischen Uberschreitung. [...]| Homosexualitat ist nach
Dussel die Kategorie »Gleichheit«; zusammen mit Masturbation zeigt sie, sei-
ner Meinung nach, dass der andere zerstort wird und dass ein Mensch nur sein
biologisches Pendant lieben kann. [...]

Unanstindige Sexuelle Theologien bediirfen keiner Teleologie oder eines
Systems. Dennoch kénnen sie effektiv sein, solange sie die Auferstehung des
Exzessiven in unseren Kontexten vertreten und eine Leidenschaft dafiir haben,
die lustvollen Uberschreitungen theologischer und politischer Gedankenwel-
ten auszurichten. Die Exzessivitat unserer hungrigen Leben: unser Hunger
nach Nahrung, der Hunger danach, andere Kérper zu beriihren, der Hunger
nach Liebe und Goltt; eine Unmenge an nie zufrieden gestellten Verlangen,
die wachsen und sich ausbreiten, uns in riskante Situationen stiirzen und, ei-
nem Volksfest der Armen gleich, die Lehrbiicher der Normalisierer des Lebens
herausfordern. Die heuchlerischen Ehebrecher, die am Sonntag (iber die Ehe-
moral predigen, wihrend sie wissen, dass in ihrem eigenen Leben monogame
Beziehungen nicht immer befriedigend sein kénnen. Die Theologen der Hete-
rosexualitat, die insgeheim nach dem Anblick von jemandem des eigenen Ge-
schlechts gieren. Das Ungliick der Gerechten, die noch nicht bemerkt haben,
dass nur im gemeinsamen Sehnen nach sowohl ékonomischer als auch nach
sexueller Gerechtigkeit, ohne sie einander unterzuordnen, die Begegnung mit
dem Géttlichen seinen Platz haben kann. Aber dies ist eine Begegnung, die
man an den Scheidewegen des Verlangens machen kann, wenn man wagt,
die ideologische Ordnung des beherrschenden heterosexuell Normativen zu
verlassen. Es ist dies eine Begegnung der unanstindigen Art, mit der Unan-
standigkeit von Gott und Christentum. Der Weg der Per/versionen und der
Pfad des Un-Gerechten Messias, sich windender hermeneutischer Optionen,
dahin unterwegs, Theologie, Politik und Gender von unseren sexuellen Erfah-
rungen und Identitdten her zu denken. Theologie treiben ohne Unterwische
Zu tragen.

Dieser Text ist mit freundlicher Genehmigung des Verlags Routledge Marcella Althaus-
Reids Buch »Indecent Theology. Theological perversions in sex, gender and politics,
London/New York 2000, S. 23f. und S. 194ff. entnommen. Verantwortlich fiir die Uber-
setzung: Thomas O. Siilzle.

Marcella Althaus-Reid lehrt Christliche Ethik und Praktische Theologie an der Universi-
tat Edinburgh. Die katholische Theologin stammt aus Argentinien.



Joachim Denzinga: Das geheime Markusevangelium 295

Joachim Denzinga
a

Das geheime Markusevangelium der
alexandrinischen Kirche

1. Natiirlich: eine alte Handschrift

I M JAHRE 1958 warMorton Smith mit der Katalogisierung von Hand-

schriften im Mar Saba-Kloster nahe Jerusalem befasst. Dabei fand er, wie
er spater erzdhlte, zundchst wenig Aufregendes; schlieBlich aber machte er
einen Fund, der ihn nie wieder loslassen sollte und in der Fachwelt enormes
Aufsehen verursachte.! In einer Ausgabe von Briefen des Ignatius von Antio-
chien aus dem 17. Jh.2 war das letzte, bei Biichern bekanntermafen oftmals
leere Blatt auf beiden Seiten mit einem handschriftlichen Text in griechischer
Sprache versehen; und diese Beschriftung setzte sich auf der — gewohnlich
ebenfalls leeren — Innenseite des Einbands fort, allerdings nur bis zur Halfte
der Seite; dann bricht der Text ganz plétzlich ab, mitten in einem Satz.?

Ausfihrliche Informationen zu den Umstinden des Fundes und seiner Verdffentli-
chung sowie zur Reaktion der Fachwelt finden sich bei S. Eyer: The Strange Case
of the Secret Gospel of Mark. How Morton Smith’s Discovery of a Lost Letter by
Clement of Alexandria Scandalized Biblical Sholarship, Alexandria: The Jour-
nal for the Western Cosmological Tradition 3 (1995), 103-125. Der Artikel war
mir nur als Internetpublikation zuganglich (http:/www.globaltown.com/shawn/
secmark.html).

°  Epistulae Genuinae Sancti Ignatii Martyris quae nunc primum Lucem Vident ex
Bibliotheca Florentina. Adduntur Sancti Ignatii Epistolae quales vulgo Circumfe-
runtur, adhaec Sancti Barnabae Epistola. Accessit Universis Translatio Vetus. Edi-
dit ac Notas Addidit Isaacus Vossius, Amstelodami apud loannem Blaev 1646.

*  Ein Foto der Handschrift nebst Transskription des griechischen Textes findet sich in

der wichtigsten Publikation von Morton Smith zum Thema: M. Smith: Clement of

Alexandria and a Secret Gospel of Mark, Cambridge, Massachusetts 1973, 448-

453. Eine englische Ubersetzung findet sich ebendort auf S. 446-447, eine Be-

schreibung der Handschrift auf S. 1-4.



296 Queering the Canon

Ein handschriftlicher Eintrag in einer dlteren Druckausgabe ist zwar unge-
wohnlich, aber durchaus erklirlich. Morton Smith vermutet, dass nach einem
tatsachlich belegbaren Klosterbrand im 18. Jahrhundert ein Ménch auf diese
Weise den Inhalt eines losen Blattes habe retten wollen.* Um so erstaunli-
cher ist allerdings der Inhalt des hier zur Diskussion stehenden Eintrags. Es
handelt sich um einen bisher unbekannten Brief des Kirchenvaters Klemens
von Alexandria (t vor 215) an einen bisher ebenfalls unbekannten Theodo-
ros, in dem der Kirchenvater ein apokryphes Markusevangelium erwihnt.
Markus habe sich, nachdem Petrus in Rom den Martyrertod gestorben sei,
nach Alexandria begeben und habe dabei seine eigenen Erinnerungsschrif-
ten sowie diejenigen des Petrus mitgenommen. In Alexandria habe er dann
sein Evangelium nach den Erinnerungsschriften des Petrus erginzt und auf
diese Weise ein »geistlicheres Evangelium« verfasst, das fiir Fortgeschritte-
ne bestimmt gewesen sei. Dieses Evangelium habe er der alexandrinischen
Kirche hinterlassen; es werde dort sicher verwahrt und nur denjenigen zur
Lektlre gegeben, die in die groBen Geheimnisse eingeweiht seien.

So sicher war es allerdings dann doch nicht verwahrt, denn Klemens be-
richtet, dass sich ein gewisser Karpokrates auf betriigerische Weise in den
Besitz des geheimen Evangeliums gebracht und dieses durch eigene Zusitze
erweitert habe; in jener Form diene das Markusevangelium der karpokratia-
nischen Sekte, die wir auch aus anderen Werken der patristischen Literatur
kennen®, als Lehrgrundlage. Angesichts dieser fiir die rechtgliubige Partei
ungtinstigen Entwicklung gibt Klemens seinem Adressaten Theodoros nun
die etwas fragwiirdige Anweisung, die markinische Herkunft des geheimen
Markusevangeliums im gegebenen Falle unter Eid zu verleugnen, denn, so
schreibt er wortlich, »nicht allen« miisse »die Wahrheit gesagt werden« und
den Toren musse, wie schon die Weisheit Gottes durch Salomo gesagt habe,
»nach seiner Torheit« geantwortet werden (vgl. Spr 26,5). Schon zuvor hat-
te Klemens Theodoros durch steile theologische Dialektik auf diese Lésung
vorbereitet: Nicht alles Wahre sei wahr, und der nach menschlichem Urteil
naheliegenden Wahrheit sei die »wahre Wahrheit« vorzuziehen, die sich
»gemdl dem Glauben ergebec.

Vgl Smith, Gospel (wie Anm. 3), 289. Als vergleichbaren Fall erwihnt er den so

genannten Canon Muratori, ein altes christliches Kanonverzeichnis, das auf den
letzten Seiten einer Ambrosius-Handschrift nachgetragen wurde, allerdings nicht
vollstindig. Offenbar wurde auch hier ein Fragment aus einem zerstérten Codex
abgeschrieben, und zwar als ein sogenanntes Supplement in eine bereits beste-
hende Handschrift, weil man fiir ein solches Fragment wohl keinen neuen Codex
erstellen wollte.

Originale Schriften der Karpokratianer haben sich nicht erhalten, wohl aber Be-
richte der Kirchenviter. Die umfangreichste Quellensammlung findet sich bei M.
Smith, Gospel (wie Anm. 2), 296-350. Die Karpokratianer vertraten unter ande-
rem eine libertinistische Sexualmoral. Sie sind bisher nur wenig erforscht. Le-
senswert ist immer noch die Darstellung bei H. Leisegang: Die Gnosis (Kréners
Taschenausgabe 32), Stuttgart 1985, 257-270.



Joachim Denzinga: Das geheime Markusevangelium 297

Die Anweisung des Klemens wird verstindlich, wenn man sich die Situa-
tion vor Augen fiihrt: Karpokratianer argumentieren mit einem Markusevan-
gelium, das zum Teil echte, markinische Zusitze enthilt, zum Teil aber auch
unechte, karpokratianische. Will man die karpokratianischen Félschungen
als solche entlarven, dann steht man irgendwann in der Gefahr, die Existenz
eines geheimen Markusevangeliums zugeben zu miissen, da ja nicht alle Zu-
sdtze unecht sind. Dann aber ist das geheime Markusevangelium nicht mehr
geheim und die etwas schlichteren Christen wissen von einer echt markini-
schen Geheimschrift, von der sie besser nichts wiissten, weil sie deren Inhalt
nicht gewachsen waren.

Im Grunde wiirde es der Argumentation des Klemens entsprechen, wenn
er jetzt nicht weiter Giber das geheime Markusevangelium verhandelt hitte,
aber genau das tut er nun im Folgenden. Etwas unvermittelt schreibt er sei-
nem Briefpartner, dass er keine Bedenken trage, ihm seine Fragen zu beant-
waorten und teilt ihm einen Abschnitt aus dem geheimen Markusevangelium
mit, wohlgemerkt einen genuin markinischen, keinen karpokratianischen.
Ich gebe im Folgenden den betreffenden Abschnitt aus dem Klemensbrief in
moglichst wortlicher Ubersetzung wieder; der Briefkontext ist in normaler
Schrift, die Zitate aus dem apokryphen Evangelium sind in Kursive gesetzt.
Innerhalb des apokryphen Zitats sind Passagen, die an biblische Texte erin-
nern, durch Unterstreichung markiert; es folgt jeweils in Klammern der zu
vergleichende Bibeltext.

Tatsachlich figt er (Markus) nach »sie waren aber gerade auf dem Weg hi-
nauf nach Jerusalem (Mk 10,32)« und so weiter bis zu »nach drei Tagen wird
er auferstehen« (Mk 10,34) folgendes ein; das Zitat ist wortlich: »Und sie
gehen nach Bethanien. Und es war dort eine Frau, deren Bruder gestorben
war (Joh 11,1.2.11). Und sie kam und warf sich vor Jesus nieder und sprach
zu ihm: »Sohn Davids, erbarme dich meiner!«. Die [iinger aber fuhren sie
an (Mk 10,13). Und Jesus wurde zornig und ging mit ihr in den Garten, wo
das Grab war. Und da war aus dem Grab eine laute Stimme (Joh 11,43) zu
héren. Und Jesus ging heran und wiélzte den Stein von der Tiir des Grabes
(Mk 16,3, Joh 11,39.41). Und da ging Jesus an die Stelle, wo der [ingling
(Mk 14,51; Mt 19,20) lag (Mk 5,40), streckte seine Hand aus und richtete
ihn auf, indem er seine Hand ergriff (Mk 5,41). Der Jiingling aber blickte ihn
an und liebte ihn (Mk 10,21; Joh 11,5; Joh 13,23; 19,26; 21,7.20) und fing
an, ihn zu bitten, dass er mit ihm sein mége (Mk 5,18). Und sie gingen aus
dem Grab heraus und kamen in das Haus des Jinglings. Er war nimlich reich
(Lk 18,30). Und nach sechs Tagen gab ihm Jesus eine Anweisung. Und wie es
Abend wird, kommt der [ingling zu ihm, bekleidet mit einem Untergewand
auf dem nackten Kérper (Mk 14,51). Und er blieb mit ihm jene Nacht. Jesus
ndmlich lehrte ihn das Geheimnis des Kénigreichs Gottes (Mk 4,11). Von dort
aber stand er auf und ging wieder zuriick zu dem Gebiet jenseits des Jordans
(Joh 10,40; 1,28).«




298 Queering the Canon

Im Anschluss daran folgt »und es treten Jakobus und Johannes an ihn he-
ran« (Mk 10,35) und die ganze Perikope. Die Wendung »nackt auf nackt«
und das andere, woriiber Du geschrieben hast, findet sich dort nicht. Nach
»und er geht nach Jericho hinein« (Mk 10,46) fiigt er (Markus) lediglich hin-
zu: »Und es waren dort die Schwester (Joh 11,21) des [iinglings (Mt 19,20;
Mk 14,51), den Jesus liebte (Mk 10,21; Joh 11,5; Joh 13,23; 19265 Aln7.20)
und seine Mutter und Salome (Mk 16,1). Und Jesus nahm sie nicht auf.« Die
vielen anderen Dinge, von denen Du geschrieben hast, sehen hingegen wie
Falschungen aus und sind es auch. Die wahre und der wahrhaftigen Philoso-
phie entsprechende Darlegung nun - - - [Ende der Abschrift].

Das ist der Abschnitt, der Neutestamentler am meisten interessiert, wenn-
gleich der bisher unbekannte Klemensbrief auch ansonsten einiges enthalt,
was der historischen Theologie zu denken geben diirfte; immerhin ist auch
das Bild, das wir uns von Klemens und nicht zuletzt von den Karpokratianern
zu machen haben, davon betroffen.

Morton Smith jedenfalls fotografierte seinen Textfund, veroffentlichte die
Ergebnisse seiner Katalogisierungsarbeit und nahm sich etwa ein Jahrzehnt
lang Zeit, seine Apokryphe zu erforschen. Die Fotos legte er mehreren Exper-
ten vor, die lbereinstimmend die Handschrift auf das 18. Jh. datierten.® Das
Original hat leider nur er selbst in Augenschein nehmen kénnen. Es ist bis
heute verschollen, warum auch immer.

Einige befreundete Forscher lieBen Smith schon sehr bald verstehen, dass
er wohl Gemseneier gefunden habe, aber Smith lieR sich nicht beirren. Er
forschte bis 1966, danach verzégerte sich die Drucklegung. 1973 versf-
fentlichte er schlie@lich seine ungemein gelehrte Arbeit iiber das geheime
Markusevangelium in der Harvard University Press (vgl. Anm. 3); dieser ging
ein populdres Buch iiber dasselbe Thema voraus.” Mit beiden Publikationen
machte er Furore. Dies lag allerdings in erster Linie gar nicht am geheimen
Evangelium selbst, sondern viel eher an seinen Thesen, die Morton Smith
nach wie vor eine Sonderstellung in der neutestamentlichen Wissenschaft
sichern. Morton Smith sah in diesem Apokryphon und anderswo Indizien,
die ihn dazu veranlassten, das bisher gangige Jesusbild radikal zu revidieren.
Jesus sei ein magischer Wunderheiler gewesen, der seinen Nachfolgern auf

®  Vgl. Smith, Gospel (wie Anm. 3), 1-4.

M. Smith: The Secret Gospel. The Discovery and Interpretation of the Secret Gos-
pel according to Mark, New York 1973. Dieses Buch wurde 1982 bei der Dawn
Horse Press in Clearlake, California neu aufgelegt (mit einem Nachwort von M.
Smith). Die Dawn Horse Press ist ein Publikationsorgan der Adidam Religion (In-
ternetseite: http:/adidam.org), die 1987 -1991 Free Daist Communion genannt
wurde. Deren Anfiihrer und Heilsgestalt (Franklin Jones = Bubba Free John = Da
Free John = Dau Loloma = Da Love-Ananda = Da Avadhoota = Da Kalki = Da
Avabhasa = Avatar Adi Da Samraj) fand in dem von Morton Smith propagierten Je-
sushild Leben und Lehre seiner eigenen Religion bestatigt, zu der unter anderem
praktizierte Polysexualitit gehort (die Adepten miissen unterschiedliche Formen



Joachim Denzinga: Das geheime Markusevangelium 299

spezielle Weise den Zugang zum Reich Gottes ermoglichen konnte. Dies
geschah durch eine Wassertaufe, die Jesus an auserwihlten Jingern einzeln
in der Nacht vollzog; zu dieser hatten sie in einem Untergewand zu erschei-
nen, das fur die Taufe vermutlich abgelegt werden musste. Nach der Was-
sertaufe seien die Jiinger durch unbekannte Zeremonien vom Geist Jesu in
Besitz genommen worden und hdtten, vereint mit ihm, die Fahigkeit erlangt,
auf halluzinatorische Weise an Jesu Aufstieg in die oberen Himmelssphéren
zu partizipieren sowie das Koénigreich Gottes zu betreten. Dadurch seien
sie von den fiir die untere Welt bestimmten Gesetzen befreit worden: dies
habe méglicherweise eine generelle Freiheit vom jiidischen Religionsgesetz
und vielleicht auch eine anschliefende kérperliche Vereinigung zur Folge
gehabt.®

Reaktionen auf diese Thesen blieben nicht aus; sie waren nicht immer
vornehm.” Sie bezogen sich freilich, anders als man vielleicht vermuten
wiirde, keinesfalls in erster Linie auf das homoerotische Moment in der von
Smith vorgetragenen Rekonstruktion des historischen Jesus; dieses tritt bei
Smith auch gar nicht in den Vordergrund. Das entscheidende Schlagwort
ist vielmehr »Jesus the Magician«, das der damals géngigen Skepsis im Hin-
blick auf Jesu Wunderheilungen und wohl auch einem mehr oder weniger
expliziten Bediirfnis nach einer Trennung zwischen Religion und Magie di-
ametral entgegenstand. Im Nachhinein sieht man sich leicht veranlasst, den
Thesen von Smith schon allein wegen der unerfreulichen Polemik von Seiten
mancher Neutestamentler mit einer gewissen Sympathie gegeniiberzutreten.
Aber von derartigen Emotionen sollte man sich doch méglichst freihalten; sie
versperren nur den Blick auf den Text, um den es hier gehen soll. Dieser aber
ist durch weit Schlimmeres belastet als durch forsche Thesen und ein paar
hassliche Worte in wissenschaftlichen Journalen.

2, Eine Filschung?

Von Anfang an war der Fund von Morton Smith mit einem Filschungsver-
dacht behaftet. Schon der mit Smith befreundete Erwin R. Goodenough hat
diesem bedeutet, dass man im 5. Jh. n. Chr. alles mogliche zusammenge-
schrieben habe; er hielt den Brief des Klemens also fiir ein spitantikes Ela-
borat, das man Klemens von Alexandrien untergeschoben habe.' So etwas
kam in der spéten Antike nicht gerade selten vor, ein GroRteil der angeblich

der Sexualitat durchleben, etwa Zélibat, Promiskuitit, Homosexualitit, Monoga-
mie usw.), vgl. hierzu Eyer, Gospel (wie Anm. 1) und S. Bonder: The Divine Emer-
gence of the World-Teacher, Claerlake, California 1990 (aus der Sicht der Free
Daist Community geschrieben).

Vgl. die von Eyer (wie Anm. 1) aufgenommene Darstellung bei Smith, Secret Gos-
pel (wie Anm. 7), 113-114.

Die etwas unerfreulichen Einzelheiten finden sich bei Eyer (wie Anm. 1).

Vgl. Smith, Secret Gospel (wie Anm. 7), 25.



300 Queering the Canon

von Justin, Athanasius, Hieronymus, Augustin und anderen Kirchenvitern
verfassten Werke ist diesen entweder nachtriglich zugeschrieben oder ab-
sichtlich unter deren Namen in Umlauf gebracht worden; auf diese Weise
konnte man z.B. theologisch Missliebiges unter den Schutz einer allgemein
anerkannten Personlichkeit stellen. Ironischerweise enthilt auch die Ausga-
be der Ignatiusbriefe von VoR (vgl. Anm. 2), in die der fragliche Klemensbrief
hineingeschrieben wurde, auch ohne den genannten Klemensbrief solche
Schriften — Pseudoignatianen, mit denen ein Theologe des 4. Jh. n. Chr. eine
nicht ganz unumstrittene Christologie mit der Aura des beriihmten Martyrer-
bischofs ausstatten wollte. Solche patrologischen Pseudepigraphen kénnen
im Ubrigen durchaus interessant sein, da sie eben nicht selten theologische
Positionen vertreten, die schon zur Zeit des realen Verfassers marginalisiert
wurden und uns ohne Pseudepigraphie gar nicht mehr bekannt wiren. Aller-
dings sind solche Pseudepigraphen auch in der Regel ohne gréRere Schwie-
rigkeiten zu identifizieren. Sobald man iiber den Stil und die Theologie des
echten Autors Bescheid weif, kann man sie gewohnlich auch als solche er-
kennen. Die antiken Schriftsteller nimlich konnten, wenn sie einem Autor
etwas unterschieben wollten, vielleicht das eine oder andere Stilmerkmal
des vorgeblichen Autors nachahmen, fiir eine vollkommene Imitation aber
hatten sie in der Regel nicht die nétigen Hilfsmittel wie etwa Konkordanzen,
Indizes oder einfach nur Ausgaben samtlicher bekannter Werke des vorgeb-
lichen Autors. Im Ubrigen konnte ihnen an einer vollkommenen Imitation
auch gar nicht gelegen sein, wenn sie etwa ein theologisches Anliegen ver-
folgten, das eher fiir sie selbst als fiir den vorgeblichen Autor relevant war.

Ist der Klemensbrief ein solches Pseudepigraph? Dies kann hier kaum in
extenso diskutiert werden, doch insgesamt spricht wohl wenig dafiir: Die
von Smith aufgezeigten sprachlichen und inhaltlichen Beriihrungspunkte mit
echten Werken des Klemens von Alexandrien sind insgesamt derart zahl-
reich, dass man den Brief in der Tat fiir echt halten kénnte.

Eine solche Annahme wird allerdings sofort wieder fragwiirdig, wenn
man einen Falscher voraussetzt, der iiber die genannten Hilfsmittel verfiigen
konnte. Diese gibt es freilich erst seit der modernen Klemens-Ausgabe von
Stahlin."" Damit aber kann eigentlich nur eine sprachlich wie theologisch
duBerst versierte Personlichkeit des 20. Jahrhunderts als potentieller Filscher
angenommen werden, und hier beginnt die eigentlich unangenehme Seite
der Erorterung, weil ein kriminalistisches Moment in die Diskussion kommt.

Wie bereits angedeutet, hat kein Forscher aufer Morton Smith das Ori-
ginal der von ihm entdeckten Handschrift je gesehen. Wir haben Fotos, die
Morton Smith gemacht und in seiner gelehrten Untersuchung publiziert hat.
Mit ihnen hat auch er selbst gearbeitet; das Buch blieb im Kloster bzw. blieb
"' Das in diesem Zusammenhang wohl entscheidende Register von Stahlins Kle-
mens-Ausgabe ist 1936 erschienen. Editionen, Ubersetzungen, Sekundarliteratur
und grundlegende Informationen zu Klemens von Alexandrien finden sich bei B.



Joachim Denzinga: Das geheime Markusevangelium 301

dort nicht; es ist verschollen. Die aktuellsten Auskiinfte zu dieser Angelegen-
heit stammen von Thomas Talley, der sich 1980 bemiihte, die Handschrift zu
Gesicht zu bekommen.”? Der Archimandrit Meliton vom Jerusalemer Patri-
archat teilte ihm mit, er habe das Buch nach Morton Smiths Publikation in
Mar Saba gefunden und in die Patriarchatsbibliothek gebracht; der dortige
Bibliothekar, Kallistos, erklirte wiederum, das Manuskript (die zwei Blat-
ter) sei aus dem Buch entfernt worden und wiirde restauriert. Damit miisste
man inzwischen eigentlich fertig sein; es stellt sich auch die Frage, warum
man Talley nicht etwas mehr hat zeigen kénnen. Wurde er abgewimmelt,
vielleicht aus purer Unlust am Umgang mit neugierigen Angelsachsen? War
Kallistos klar, wovon die Rede war? Uberhaupt ist eigentlich erstaunlich, dass
erst 1980 jemand auf die Idee kommt, sich bei den Ménchen zu erkundigen.
So wie die Dinge stehen, werden wir wohl niemals herausfinden, ob die Tin-
te in Mortons Manuskript wirklich schon »strocken« war. Ohne eine solche
Untersuchung aber bleibt jegliche Forschung am geheimen Markusevangeli-
um immer auch unerfreulich: Welcher Neutestamentler oder Patristiker will
schon seine Zeit dafir hergeben, einen Text zu erforschen, der vielleicht im
20. Jahrhundert geschrieben wurde?

Aber wer war der Falscher? In miindlicher Rede wird, wie ich es schon
erlebt habe, mit groer Unbefangenheit Morton Smith selbst als Kandidat ge-
nannt. Zweifellos verfiigt er iber die notwendigen Kenntnisse; dies hat nicht
zuletzt — und hier wird die Argumentation natiirlich zynisch — seine eigene
Untersuchung bewiesen. Man darf diese Méglichkeit nicht von vornherein
ausschlieen; das ist man dem mit der Wissenschaft verbundenen Wahrhat-
tigkeitsanspruch auch dann schuldig, wenn es um den guten Leumund eines
verstorbenen Gelehrten geht. Doch spricht man diesen Verdacht einmal aus,
hat man auch die Méglichkeit, zu benennen, was gegen ihn steht: Wire Mor-
ton Smith tatsdchlich der Filscher, hitte er allem Anschein nach zumindest
in einem Punkt seinen »Falscherpflichten« nicht hinreichend Geniige getan:
Gewiss ware es schén gewesen, wenn er seine Handschrift fiir eine chemi-
sche Analyse gesichert hitte (dazu hitte er sie wohl mitgehen lassen miis-
sen), aber er hat offenbar auch nicht dafiir gesorgt, dass sie verschwindet.
Dies legen zumindest die Auskiinfte Talleys nahe (s.0.). Fiir ein Verschwinden
hétte er aber sorgen miissen, wenn ihm daran gelegen gewesen wire, eine
chemische Analyse der Tinte ein fiir allemal zu verhindern.

Damit ist freilich der zur Rede stehende Klemensbrief noch lange nicht
fur die Antike gewonnen. Auch ein begabter Ménch kann als Filscher nicht

Altaner / A. Stuiber: Patrologie: Leben, Schriften und Lehre der Kirchenviter, Frei-
burg etc. 1993 (Sonderausgabe), 190-197.

* Vgl. T. Talley: Liturgical Time in the Ancient Church: The State of Research, in: W.
Vos / G. Wainwright (Hrsgg.): Liturgical Time. Papers Read at the 1981 Congress
of Societas Liturgica, 34-51, speziell 45 (das Buch ist erschienen als Teil eines
Zeitschriftenbandes: Studia Liturgica 14 [1982]).

" vgl. § 1 dieses Artikels und Anm. 4.



302 Queering the Canon

ausgeschlossen werden. Er kénnte aktiv geworden sein, als er von der Ab-
sicht des Morton Smith erfuhr, die Bestinde des Klosters zu katalogisieren.
Dass der Text im 18. Jahrhundert gefilscht wurde, in dem das Manuskript
anhand paldographischer Kriterien entstanden sein miisste, ist hingegen
kaum wahrscheinlich: Man hatte damals nicht die dafiir erforderlichen phi-
lologischen Hilfsmittel (s.0.). Abgesehen davon lohnt sich eine Filschung nur
dann, wenn der Félscher auch fiir ein Bekanntwerden der Filschung sorgen
kann; diese Situation war im 18. Jh. offenbar nicht gegeben, wohl aber 1958,
als die Katalogisierung der Klosterbibliothek bevorstand.

Wie auch immer, man sollte dem Brief und dem geheimen Markuse-
vangelium mit duRerster Vorsicht begegnen. Schon der spektakulire Inhalt
macht etwas misstrauisch. Es kommt hinzu, dass die Uberlieferung eines
Briefes, dessen Adressat beziiglich seines Inhalts zu absoluter Arkandisziplin
verpflichtet wird, prinzipiell unwahrscheinlich ist. Briefe des Klemens von
Alexandrien sind ansonsten nicht iberliefert; es gibt aber Nachrichten tiber
eine Sammlung solcher Briefe in den Sacra Parallela des Nikolaus von Da-
maskus (8. Jh. n. Chr.), der unter anderem im Mar Saba-Kloster gewirkt hat.
Dort kénnte er ein Exemplar dieser Sammlung gesehen haben; dieses mag,
wie Morton Smith erwdgt, bei einem Brand im 18. Jh. bis auf ein oder zwei
Blatter verkohlt sein, deren Inhalt dann ein Ménch in die erwihnte Ignatius-
Ausgabe iibertragen hat."* Aber sollte sich ein Brief von derart brisantem In-
halt tatsachlich in einer Briefsammlung erhalten haben?

Auch inhaltlich wirkt der Brief an einigen Stellen merkwiirdig. Die Tradi-
tion von einem Alexandrien-Aufenthalt des Markus ist ansonsten erst bei Eu-
seb bezeugt (Euseb, Historia Ecclesiastica I1,16,1), also etwa ein Jahrhundert
nach Klemens von Alexandrien.™ Klemens selbst jedenfalls berichtet davon
nie. Ungewo6hnlich ist auch die Behauptung, Markus habe neben seinem
eigenen Evangelium auch schriftliche Aufzeichnungen von den Erinnerun-
gen des Petrus gehabt, gewéhnlich wird ersteres mit letzteren identifiziert,
s0 auch in einem Kommentar des Klemens von Alexandria zum 1. Petrus-
brief.' Erst recht sonderbar erscheinen die Nachrichten iiber Karpokrates und
die Karpokratianer. Sie passen, wenn iiberhaupt, eher zu den Nachrichten
des Irendus als zu denen des Klemens iiber die Karpokratianer. Bei ersterem
argumentieren die Karpokratianer tatsichlich mit neutestamentlicher Uberlie-
ferung, freilich aus dem Matthdus- und Lukasevangelium (Irendus, Adversus
Haereses [,25,4); bei letzterem ist ein Interesse der Karpokratianer an christ-
licher Theologie und Uberlieferung kaum zu erkennen (vgl. Klemens, Stro-
mateis 11I,2). Reprasentieren die Quellen bei Klemens abgesehen von dem

" Morton Smith nimmt an, dass Euseb seine Nachricht iiber Markus in Alexandria

von Papias und Klemens habe (Smith, Gospel [wie Anm. 3], 27).

Der Kommentar (Adumbrationes in 1. Petr.) ist nur fragmentarisch und in latei-
nischer Ubersetzung erhalten; es handelt sich um den iltesten Kommentar zum
1. Petrusbrief. Der Text ist u.a bei Smith, Gospel (wie Anm. 3) einzusehen,



Joachim Denzinga: Das geheime Markusevangelium 303

fragwiirdigen Brief an Theodor eine vorchristliche Entwicklungsstufe bei den
Karpokratianern? Eine derartige Deutung wire ohne diesen Brief durchaus
nahe liegend; mit ihm miisste man sich wohl eine etwas kompliziertere Erkla-
rung des ungewdhnlichen Profils der Nachrichten des Klemens erarbeiten.

3. Und wenn der Brief echt sein sollte?

Der Brief des Klemens an Theodoros steht also, wie hier noch einmal hervor-
zuheben ist, unter dringendem Falschungsverdacht. Allerdings lisst er sich
auch nicht sicher als Falsifikat erweisen. Damit aber kann auch seine Echt-
heit weder bewiesen noch widerlegt werden. Man wird sich also Gedanken
machen miissen, welche Bedeutung ihm zukdme, falls er echt sein sollte.
Inwiefern hdtten wir tber Jesus, das Markusevangelium, dessen Rezeptions-
geschichte, die Geschichte der Kirche von Alexandria und die Karpokratianer
anders zu denken? Und welche Intentionen wiren mit den im Brief zitierten
Perikopen verbunden, wenn es nicht die Intentionen eines neuzeitlichen Fil-
schers wiren, dem es vielleicht nur um anonym zu genieRende Aufmerksam-
keit oder einen Skandal hatte gehen kénnen? Eine Antwort auf diese Fragen
kann hier allenfalls skizziert werden. Fangen wir an mit einer kurzen Analyse
der Perikopen.

Wie ein Blick auf die im ersten Kapitel dargebotene Ubersetzung zeigt,
zeichnen sich beide im Brief zitierten Abschnitte durch zahlreiche Reminis-
zenzen an Erzahlungen der kanonischen Evangelien aus, und zwar aller vier
Evangelien; keines ist ausgeschlossen. Besonders hiufig sind Anklinge an
das Markusevangelium, dem die beiden Perikopen auch im Stil dhneln. Ent-
scheidend ist aber ein Geflecht von Reminiszenzen, welche die Identitit des
Junglings betreffen, den Jesus von den Toten erweckt und einer nichtlichen
Unterweisung wiirdigt. Er wird von Jesus geradezu aus dem Grab geholt, und
zwar in Bethanien. Er hat eine Schwester, die Jesus um seinetwillen bittet, und
Jesus liebt ihn, wie wir in der zweiten Perikope erfahren. All das verbindet
ihn mit dem Lazarus des Johannesevangeliums (Jesus liebte auch Lazarus: Joh
11,5!). Ist er mit ihm identisch? Ein Name wird nicht genannt. Er sieht Jesus
an und liebt ihn; das macht in den Evangelien sonst niemand, aber man fiihlt
sich an den frommen und wohlhabenden Mann erinnert, den Jesus ansah und
»liebte« (was auch immer damit gemeint ist), allerdings nur im Markusevan-
gelium (Mk 10,21); Matthaus und Lukas haben diesen Zug aus der Geschichte
(Mk 10,17-22 // Mt 19,16-22 // Lk 18,18-23) getilgt. Soll der Leser den hier
von den Toten erweckten Jingling mit diesem Mann identifizieren? Wenn das
der Fall sein sollte, warum wird der Jiingling dann wie eine bisher unbekannte
Gestalt eingefiihrt, wo doch die Geschichte von dem wohlhabenden From-
men im Markusevangelium schon vorher erzihlt wurde? Hat derjenige, der
das Markusevangelium durch unsere Perikope erweitert hat (der Interpalator),
diese Storung des Erzahlkontextes nicht bedacht (das kommt bei Interpolati-
onen hdufiger vor) oder hat er die Geschichte vom wohlhabenden Frommen



304 Queering the Canon

aus dem Markusevangelium entfernt? Noch etwas anderes fallt auf: Der von
den Toten Auferweckte wird hier »Jlingling« genannt; so wird auch der wohl-
habende Fromme genannt, allerdings nur im Matthdusevangelium (Mt 19,20),
nicht bei Mk und Lk. Auch wird gesagt, dass der von den Toten auferweckte
Jingling »reich« sei; mit diesem Wort wird der wohlhabende Fromme, den
Jesus im Markusevangelium liebt, nur im Lukasevangelium beschrieben (Lk
18,30); Mk und Mt nennen ihn »wohlhabend« (Mk 10,22 // Mt 19,22). Es
sieht so aus, als habe der Verfasser die Erzéhlung vom reichen Jiingling in al-
len drei Versionen gekannt und diese (wohl unwillkiirlich) harmonisiert, ahn-
lich wie es auch heute noch geschieht, wenn wir die betreffende Geschichte
als »die Perikope vom reichen Jiingling« bezeichnen und damit matthdisches
und lukanisches Vokabular vermengen. Eine weitere Anspielung betrifft die
Kleidung des Jinglings. Als er Jesus aufsuchte, war er »bekleidet mit einem
Untergewand auf dem nackten Korper«. Genau dies wird auch iber einen
anderen Jiingling gesagt, der nur im Markusevangelium begegnet. Als Jesus
verhaftet wurde, folgte ihm ein auf die gleiche Art bekleideter Jingling, der
nackt floh, als die Hascher ihn zu ergreifen versuchten (Mk 14,51). Soll der
hier von den Toten auferweckte Jiingling mit jenem identisch sein? Der Inter-
polator musste dann freilich Mk 14,51 umformuliert haben, denn dort wird
der unzureichend bekleidete Jiingling als eine bisher nicht bekannte Gestalt
eingefiihrt. Noch eine weitere Reminiszenz ist zu nennen, die vermutlich die
wichtigste ist: Der Jiingling liebt Jesus, aber Jesus liebt — nach Auskunft der
zweiten Perikope — auch den Jingling. Dies erinnert an Lazarus (Joh 11,5),
den Jesus ebenfalls liebt (und von den Toten auferweckt), vor allem aber an
den Lieblingsjiinger des Johannesevangeliums (Joh 13,23; 19,26; 21,7.20),
mit dem der Jiingling dieser Perikope auch die Anonymitit gemeinsam hat
— und héchstwahrscheinlich nicht nur das: Er taucht ahnlich wie der johan-
neische Lieblingsjiinger im Johannesevangelium an mehreren Stellen des ge-
heimen Markusevangeliums ohne Namensnennung auf, vermutlich dreimal;
wenn der Interpolator die Geschichte vom wohlhabenden Frommen entfernt
haben sollte, dann immerhin noch zweimal. Damit ist er vermutlich als Kon-
kurrenzgestalt des johanneischen Lieblingsjiingers konzipiert. Dieser aber ist
im Johannesevangelium vor allem der Garant der Offenbarungsiiberlieferung
und damit der Evangelist (vgl. Joh 21,20). Hier soll anscheinend ein anderer
mit dieser Funktion betraut werden. Dazu passt, dass er in das »Geheimnis
des Konigreiches Gottes« eingewiesen wird, das freilich laut Mk 4,11 auch
den tbrigen Jingern bekannt ist. Wir werden wohl niemals erfahren, was der
Interpolator mit jener Stelle gemacht hat; der hier festzustellenden Tendenz
entsprechend miisste er sie wohl abgewandelt haben.

Wer aber ist mit diesem rétselhaften Anonymus gemeint? Ist es der Lazarus
des Johannesevangeliums? Ist es Markus selbst, den einige Forscher ohnehin
hinter dem Jiingling von Mk 14,51 vermuten? Die wohl gezielt hergestellte
Analogie zum johanneischen Lieblingsjiinger ldsst dies vermuten, aber ein
Name wird, wie gesagt, nicht genannt. Die Rolle des Jiinglings als Garant von



Joachim Denzinga: Das geheime Markusevangelium 305

Offenbarung muss im Ubrigen offenbar nicht nur gegen den Lieblingsjiinger
profiliert werden, sondern auch gegen einen anderen Kreis von Personen:
In der zweiten von Klemens zitierten Perikope ist von mehreren Frauen die
Rede, die Jesus im Unterschied zu dem Jiingling von sich wies. In diesem
Zusammenhang begegnen Ankldnge an die Lazaruserzahlung des Johannese-
vangeliums, aber auch ein Anklang an Mk 16,1, wo es um die Frauen geht,
die Zeuginnen der Auferstehung Jesu wurden. Es geht dem Verfasser offenbar
darum, diese zugunsten seines Offenbarungsgaranten abzuwerten: Jesus wiir-
digt ihn einer privaten Unterweisung, die Frauen hingegen nimmt er nicht
auf.

Nach der hier vorgetragenen Deutung sind die beiden Perikopen des ge-
heimen Markusevangeliums insgesamt als Personallegenden zu werten, die
einen markinischen Lieblingsjiinger konstruieren sollen und dabei auf Uber-
lieferungen aller vier Evangelien zuriickgreifen. Derartige Evangeliencollagen
sind in der Literatur des friihen Christentums keine Seltenheit, allerdings erst
ab der zweiten Halfte des 2. Jh. Als Beispiel wire das Protevangelium Jacobi
zu nennen, das lber die Kindheit zuerst Marias und dann Jesu erzahlt und
sich dabei ebenfalls von allen vier Evangelien abhangig erweist. In dieser Zeit
entsteht auch das Diatessaron Tatians, eine Harmonie aus allen vier Evangeli-
en. Auch der sekundare Markusschluss (Mk 16,8ff), ebenfalls ein Mosaik von
Versatzstiicken aus allen vier kanonischen Evangelien, diirfte in dieser Zeit
entstanden sein, wahrscheinlich auch so manches apokryphe Evangelium,
das dhnliche Strukturen aufweist, vgl. etwa die Perikope tber die Taufe Jesu
im Ebionitenevangelium bei Epiphanius, Adversus Haereses 30,13.

Mit alter Jesustiberlieferung haben wir es hier daher wohl kaum zu tun,
was allerdings nicht heien muss, dass sie nicht fiir die Erforschung der frithen
Kirchengeschichte von Bedeutung wére. Immerhin sind wir hier mit einem Au-
toritdtsanspruch konfrontiert, der dem des Johannesevangeliums gleicht, sich
aber in irgendeiner Form mit dem Markusevangelium verbindet. Anscheinend
spielte dies trotz der durch Lukas und Matthdus (wohl in dieser Reihenfolge!)
entstandenen Konkurrenz im Christentum des 2. Jh. durchaus eine Rolle, wor-
auf im Ubrigen schon der sekundire Markusschluss hinweist; ein Evangelium,
fiir das man sich nicht interessiert, erganzt und erweitert man nicht. Vielleicht
gilt dies insbesondere fiir die Christen Alexandrias, tiber deren Frithgeschichte
wir allerdings kaum etwas wissen. Vielleicht ist es kein Zufall, dass die Kirche
von Alexandria sich auf Markus zuriickfihrt; dies kénnte mit einer besonde-
ren Hochschdtzung des Markusevangeliums in der alexandrinischen Chris-
tenheit des 2. Jh. zu tun haben. Eine durch Arkandisziplin geschiitzte Version
dieses Evangeliums wiirde dazu durchaus passen; und dass diese dann auch
wieder verschwand, ist ebenfalls erklarlich: Wenn sich die Karpokratianer tat-
sdchlich auf eine tiberarbeitete Fassung dieses geheimen Evangeliums berufen
haben sollten, dann wurde es fiir die durch die Katechetenschule (Pantainos,
Klemens) und den Bischof reprasentierten Christen der Stadt sicher bald un-



306 Queering the Canon

attraktiv. Was die Karpokratianer betrifft, mussten diese sich ausweislich des
Klemensbriefes zumindest ab einer bestimmten Zeit fiir christliche Schriften
interessiert haben. Dass sie ihre gesamte Lehre ausschlieBlich aus dem von
ihnen umgearbeiteten geheimen Markusevangelium hergeleitet haben, muss
man dem Brief des Klemens nicht entnehmen; es wiirde auch kaum stimmen.
Sie haben ausweislich der Nachrichten des Irendus auch andere Evangelien
benutzt. Der ersten von Klemens zitierten Passage des geheimen Markusevan-
geliums haben sie im Ubrigen, wie es scheint, ihrer libertinistischen Sexual-
moral entsprechend eine sexuelle Konnotation entnommen, sonst hitten sie
nicht die Wendung »nackt auf nackt« interpoliert, die Klemens als Félschung
bezeichnet.

Was hat der Brief des Klemens an Theodoros und sein Markusevangelium
nun mit dem Thema Homosexualitdt zu tun? Meines Erachtens weist nichts in
dem Text darauf hin, dass Jesus hier mit homosexueller Liebe assoziiert wor-
den ware. Der Jiingling besucht Jesus bei Nacht in frostigem Gewande. Dass
er es auszieht, wird nicht gesagt; im Ubrigen muss man, um einen Liebhaber
aufzusuchen, sich auch nicht in Erkéltungsgefahr begeben. Die ungewshnli-
che Bekleidung soll dem kundigen Leser vielmehr andeuten, dass es sich um
eine ganz bestimmte Gestalt handelt, namlich denjenigen anonymen Jiinger,
der Jesus noch unmittelbar vor der Verhaftung in der Nacht des Verrats nach-
zufolgen versucht (Mk 14,51). Warum er das tut, erfahren wir hier ebenfalls:
Er steht zu Jesus in einem exzeptionellen Verhiltnis; Jesus liebt ihn und er
liebt Jesus. Letzteres ist eine Eigentiimlichkeit dieses Textes; iiber den Lieb-
lingsjiinger bei Johannes wird das nicht gesagt. Ansonsten erinnert das Ver-
hdltnis zwischen Jesus und diesem Jiingling jedoch in jeder Hinsicht an den
Lieblingsjiinger des Johannesevangeliums. Um eine homosexuelle Beziehung
geht es hier genauso wenig wie dort, vielmehr soll durch das Motiv der Jiin-
gerliebe angedeutet werden, dass ein bestimmter | tinger, auf dessen Autoritit
man sich bezieht, von Jesus in besonderer Weise als Empfanger und Tradent
der Offenbarung ausersehen wurde. Das eigentlich Aufregende besteht darin,
dass eine derart wichtige Angelegenheit wie die Weitergabe des christlichen
Offenbarungswissens mit einer Metaphorik verbunden wird, die eine vollige
Unbefangenheit hinsichtlich emotionaler Beziehungen zwischen Minnern
vermuten ldsst. Dies aber kannten wir schon vom Johannesevangelium, das
im Kanon steht und damit besser geeignet ist, einer theologischen Diskussion
tber Liebe und Zuneigung zwischen Ménnern als Grundlage zu dienen.

Joachim Denzinga ist eine ad hoc entstandene Autorenpersénlichkeit. Er ist evange-
lischer Theologe.



Michael Brinkschréder: Theologische Analyse der »Erwagungen« 307

Offe/né Werkstatt

Mlichael L/IS’r,"nksc/)rcSder
Theologische Analyse

der »Erwagungen zur rechtlichen Anerkennung der
Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen Personen«:/

ORTRAG beim Okumenischen Herbstseminar »Kirche, Staat und gleich-
geschlechtliche Lebensgemeinschaften. Der Streit um unterschiedliche
Standpunkte« in St. Emmeram, Mirichen (Englschalking) am 13.10.2003.

1. Inhalt und Reaktionen

Es geht in den »Erwdgungen« der Glaubenskongregation darum, die recht-
liche Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen
Personen zu verhindern. Durch eine solche rechtliche Anerkennung wiirden
namlich, so wird befiirchtet, »einige sittliche Grundwerte verdunkelt und die
eheliche Institution entwertet« (6). Um »die Wiirde der Ehe« (1) zu schiitzen,
wendet sich das Dokument nicht nur an die katholischen Bischéfe, sondern
vor allem an katholische Politiker. Diese werden aufgerufen, entsprechende
Gesetze zu verhindern und ihre Umsetzung unter Berufung auf das Gewis-
sen zu boykottieren. Die Erwédgungen beanspruchen dariiber hinaus Geltung
fur alle Menschen, da sie sich auf die »rechte Vernunft« (2) und das »natiirli-
che Sittengesetz« (1) berufen.

Die »Erwdgungen, fiir die Kardinal Ratzinger — wohl auch als Verfas-
ser — verantwortlich zeichnet, haben in Deutschland ein relativ groBes und
iberwiegend kritisches Medienecho gefunden. Vor allem Politiker und die
sakularen Medien empfanden sie als einen illegitimen Ubergriff auf die wei-
sungsungebundene Autonomie von gewahlten Abgeordneten. In der Schwu-
len- und Lesbenszene hat das Dokument groBe Empérung ausgeldst und
eine Welle von Kirchenaustritten nach sich gezogen. Sieht man einmal von
der HuK (Homosexuelle und Kirche), den Katholischen Schwulen Priestern
Deutschlands und dem Netzwerk katholischer Lesben ab, gab es jedoch in-
nerhalb der katholischen Kirche kaum kritische Stellungnahmen. Der Spre-
cher der Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Lehmann, klatschte hoflich
Beifall statt wenigstens differenzierende Vorbehalte anzumelden.



308 Offene Werkstatt

Ich personlich habe mich nach den ersten Berichten iber das Papier zu-
ndchst fiir meine Kirche geschamt. Nach der Lektiire bin ich zu dem Schluss
gekommen, dass die suggestive Gleichsetzung homosexueller Lebensge-
meinschaften mit dem Bosen (5) eine gravierende Diskriminierung darstellt.
Diese kann und darf ich nicht ohne Widerspruch stehen lassen, wenn ich
mich als Mitglied der katholischen Kirche nicht mitschuldig machen will.

2. Analyse der diskriminierenden Rhetorik

Worin steckt die Diskriminierung? Die Einleitung des Textes hilt fest, dass
die vorliegenden Erwagungen »keine neuen Lehraussagen« (1) enthalten. Sie
wollen nur Bekanntes in Erinnerung rufen und »Argumente rationaler Natur
liefern« (1). Es handelt sich hier um die tibliche Rhetorik der Langeweile, die
fir Dokumente der vatikanischen Biirokratie typisch ist. Sie suggeriert — wie
Mark Jordan gezeigt hat — eine Einheit der Tradition, die in dieser Form nicht
existiert.

In der Tat werden Aussagen aus »Persona humana« (1975), dem »Schrei-
ben Uber die Seelsorge an homosexuellen Personen« (1986) und dem Welt-
katechismus (1992) wiederholt. Unter Verweis auf die neutestamentlichen
Stellen Rom 1,24-27; 1 Kor 6,10 und 1 Tim 1,10 wird festgehalten, dass
»(h)omosexuelle Beziehungen« »als schwere Verirrungen verurteilt« wer-
den. Wer an dieser »Anomalie leide()«, kénne zwar nicht personlich dafiir
verantwortlich gemacht werden, die Heilige Schrift bezeuge aber, »dass die
homosexuellen Handlungen in sich nicht in Ordnung sind« (4). »Diese Per-
sonen sind wie die anderen Christen gerufen, ein keusches Leben zu fiihren.
Aber die homosexuelle Neigung ist >objektiv ungeordnet:, und homosexu-
elle Praktiken gehdren »zu den Siinden, die schwer gegen die Keuschheit
verstofbenc« (4).

Neu hinzugefiigt wird in diesem Zusammenhang allerdings die historisch
durchaus umstrittene These, dass dieses moralische Urteil »von der katholi-
schen Tradition einmiitig angenommen« (4) wurde. Dieser Satz ist beunruhi-
gend, wenn man ihn im Lichte der neuen papstlichen Ansichten iiber die Un-
fehlbarkeit liest. Unfehlbar sind danach Lehren, die aus der Schrift stammen
und von Anfang an in der Tradition der Kirche durchgingig bewahrt worden
sind. Méglicherweise wird hier die Grundlage dafiir gelegt, der Verurteilung
gleichgeschlechtlicher Sexualitit demnichst den Status eines unfehlbaren
Dogmas zuzuerkennen.'

Die diskriminierende Qualitit des Dokuments liegt in der Schirfe der
rhetorischen Mittel, mit denen homosexuelle Beziehungen bewertet werden.

' Diese neue Theorie zur Unfehlbarkeit wurde von Kardinal Ratzinger und Papst

Johannes Paul II. seit 1995 entwickelt, als der Vatikan die Diskussion iiber die Or-
dination von Frauen fiir beendet erklarte. Vgl. dazu Allen, John L. 2001: Kardinal
Ratzinger, Disseldorf: Patmos 2002, 179-182.



Michael Brinkschréder: Theologische Analyse der »Erwagungens 309

Gleichgeschlechtlicher Sexualitdt wird implizit die Qualitit des Menschli-
chen abgesprochen, da nur sexuelle Beziehungen im Rahmen der Ehe als
»menschlich« betrachtet werden (7). Entsprechende Lebensgemeinschaften
werden als »schddlich« »fiir die gesunde Entwicklung der menschlichen
Gesellschaft« (8) beurteilt und damit pathologisiert. Wie eine ansteckende
Krankheit oder Krebs wiirden sie sich ausbreiten und das »Gewebe der 6f-
fentlichen Moral« in Gefahr bringen (5). Wenn gleichgeschlechtliche Paare
Kinder adoptieren, bedeute dies »faktisch eine Vergewaltigung dieser Kin-
der«, deren Bedirftigkeit ausgenutzt werde (7). Damit werden gleichge-
schlechtliche Paare kriminalisiert.

Im folgenden Satz wird das Zusammenleben von gleichgeschlechtlichen
Paaren sogar implizit mit dem Bosen gleichgesetzt: »Jene, die diese Toleranz
[faktischer homosexueller Lebensformen M. B.] gebrauchen, um bestimmte
Rechte flir zusammenlebende homosexuelle Personen einzufordern, miissen
daran erinnert werden, dass die Toleranz des Bésen etwas ganz anderes ist
als die Billigung oder Legalisierung des Bésen« (5). Diese diskriminierende
Rhetorik befindet sich offensichtlich im Widerspruch zum Verbot der Diskri-
minierung von Mannern und Frauen mit »homosexuellen Tendenzen«, das
der Weltkatechismus lehrt.

Menschen, die sich fiir die Gleichberechtigung und den staatlichen Schutz
von Schwulen und Lesben einsetzen, drohte schon das Dokument von 1986
recht unverhohlen mit Gewalt, denn es heifst dort in Nr. 10: sWenn (...) ho-
mosexuelles Tun (..) als gut akzeptiert wird oder wenn eine« entsprechende
»staatliche Gesetzgebung eingefiihrt wird, (...) dann sollten weder die Kirche
noch die Gesellschaft als ganze iiberrascht sein, wenn andere verkehrte Vor-
stellungen und Praktiken an Boden gewinnen sowie irrationale und gewalt-
same Verhaltensweisen zunehmen.«

3. Die moraltheologische Argumentation und ihre Defizite

Man kann in dem Dokument, das beansprucht »Argumente rationaler Na-
tur« liefern zu wollen, zwei moraltheologische Argumentationsweisen un-
terscheiden. Die naturrechtliche Argumentation beruft sich auf einen vor-
geblichen »Plan Gottes iiber Ehe und Familie«, der durch die rechte Vernunft
erkannt werden konne. Grundsatzlich gilt, dass naturrechtliche Argumente
die Frage verschleiern, wer dariiber entscheidet, was Natur und was Kultur
ist. In unserem Fall entscheidet »natiirlich« das Lehramt. Die teleologische
Argumentation weist dagegen — und Gber solche Spekulationen muss man
auf empirischer Grundlage diskutieren — auf negative Folgen der rechtlichen
Anerkennung homosexueller Partnerschaften fiir die Gesellschaft hin.

Beide Argumentationslinien sind so angelegt, dass sie die »Homo-Ehe«
mit der heterosexuellen Ehe kontrastieren. »Die Ehe ist heilig, wihrend die
homosexuellen Beziehungen gegen das natiirliche Sittengesetz verstoRen«



310 Offene Werkstatt

(4). Zwischen beiden Lebensformen diirfe deshalb keine Analogie hergestellt
werden.

Die heterosexuelle Ehe basiert nach dieser Lehre auf der »Komplemen-
taritit der Geschlechter« und auf der Hinordnung zur Erzeugung und Erzie-
hung von Kindern (2). Zur Begriindung dieser naturrechtlichen These wird
auf die beiden Schopfungsberichte (Gen 1,27f,; 2,24) verwiesen und auf
einen Konsens aller »groflen« Kulturen. Dabei werden freilich biblische Pha-
nomene wie die Polygamie (z. B. bei den Patriarchen Abraham, Isaak und
Jakob) oder die Besuchsehe in matriarchalen Gesellschaften, wo biologische
und soziale Vaterschaft voneinander getrennt werden, ausgeblendet.

Die Rede von der »Komplementaritit der Geschlechter« suggeriert eine
stabile gesellschaftliche Rollenaufteilung, die es in dieser Form nicht mehr
gibt. Jedes Paar muss fiir sich aushandeln, wer welche Aufgaben in einer Part-
nerschaft libernimmt — empirische Studien zeigen allerdings, dass dies noch
immer zum Nachteil der Frauen ablauft, die Beruf und Haushalt gleichzeitig
bewaltigen miissen. Die Lehre von der »Komplementaritit der Geschlech-
ter« steht auBerdem in Spannung zum Prinzip der »gegenseitigen personalen
Hingabe«, das die Ehe begriindet und kennzeichnet. Hier muss man sich fra-
gen, ob das Prinzip der Komplementaritat der Geschlechter oder das Prinzip
der personalen Hingabe an den Partner, also die Liebe, den Vorrang besitzt.
In der Liebe zum Partner oder zur Partnerin zumindest liegt die zentrale Ana-
logie zwischen der heterosexuellen Ehe und gleichgeschlechtlichen Lebens-
gemeinschaften.

Eine Differenz liegt gewiss darin, dass zwei Manner oder zwei Frauen
miteinander keine Kinder hervorbringen konnen. Dies allerdings kénnen
oder wollen viele Ehepaare auch nicht. Der entscheidende Unterschied be-
steht daher nicht zwischen der Hetero- oder Homosexualitit von Paaren,
sondern zwischen Paar und Familie. Dabei ist zu beriicksichtigen, dass auch
Lesben oder Schwule bisweilen Mutter oder Vater sind. Fiir Kinder in unserer
Gesellschaft ware es insgesamt besser, wenn der Staat stirker faktisch beste-
hende Familien fordern wiirde statt Ehen, deren Hinordnung auf Kinder bloR
fiktiv unterstellt wird.

Abgesehen davon sehe ich ein wesentliches Defizit der moraltheologi-
schen Argumentation darin, dass nur (ber gleichgeschlechtliche Personen
und Paare gesprochen wird, aber nicht mit ihnen. Nur weil dieser Dialog
verweigert worden ist, sind solche Fiktionen wie das »natiirliche Sittenge-
setz« noch nicht in der Mottenkiste verschwunden. Es ist endlich Zeit, in der
Moraltheologie vom Naturrecht zur Diskursethik tiberzugehen und von der
Tabuisierung der Homosexualitit zur ffentlichen Debatte.



Michael Brinkschréder: Theologische Analyse der »Erwiagungen« mnm

4. Biblisch-theologische Grundlagen: Kritik und alternative Sicht

Die romischen »Erwagungenc« setzen voraus, dass die kirchlichen Lehraussa-
gen zur Homosexualitdt bereits in dlteren Dokumenten geklirt worden sei-
en. Davon kann jedoch keine Rede sein, wenn man sich die aulRerst schlam-
pig gearbeiteten bibeltheologischen Begriindungen anschaut. So heif3t es
z.B. in »Homosexualitatis problema« von 1986 iiber die Sodom-Erzihlung
in Gen 19 lapidar: »Das moralische Urteil, das hier gegen homosexuelle Be-
ziehungen gefallt wird, kann keinem Zweifel unterliegen.« (Nr. 6) Es sei eine
»der Stinde zuzuschreibende Entartung in der Geschichte.« Die exegetische
Forschung der letzten Jahrzehnte ist demgegeniiber zu dem weitgehend ein-
helligen Urteil gekommen, dass Gen 19 von dem Versuch einer gleichge-
schlechtlichen Vergewaltigung erzahlt. Nicht jede homosexuelle Beziehung
stellt eine Vergewaltigung dar. Folglich muss man die Auslegung der Glau-
benskongregation als unsachgemaf und falsch zuriickweisen.

Insgesamt sind zwei Punkte fiir ihre »Exegese« kennzeichnend: 1. Ihr
mangelt es an Differenzierungsvermdgen zwischen verschiedenen histo-
rischen Formen der gleichgeschlechtlichen Sexualitit. Die padagogische
Paderastie der antiken Griechen ist etwas anderes als die gleichgeschlecht-
liche Sexualitdt zwischen einem Herrn und seinem Sklaven im rémischen
Kaiserreich; die transvestitischen Priester der assyrischen Gottin Ischtar, die
assinu, praktizieren eine andere Form der gleichgeschlechtlichen Sexualitit
als Konig Herodes mit einigen seiner Eunuchen. Fast alle Formen gleich-
geschlechtlicher Sexualitit, die aus der Antike belegt sind, entbehren der
Gleichberechtigung zwischen den Partnern und damit der Voraussetzung fiir
eine verantwortete Partnerschaft und Liebe.

2. Die romischen Dokumente von 1986 und 2003 interpretieren die Bi-
bel mit Hilfe einer Hermeneutik der sakramentalen Ehe. Bevor die Stellen zur
Homosexualitét ausgelegt werden, zitiert man aus den Schépfungsgeschich-
ten im Buch Genesis. Zugleich wird die Symbolik der Ehe auf die Beziehung
zwischen Christus und der Kirche tUbertragen (Eph 5,32). Die Kirche als Braut
Christi — dieses Bild ist fiir das katholische Symbolsystem schlechterdings
fundamental.

Wenn man sich jedoch von dieser Hermeneutik der sakramentalen Ehe
|6st und die Bibel mit den Augen eines Schwulen liest, kann man eine Fiille
von positiven Hinweisen auf gleichgeschlechtliche Beziehungen verschie-
denster Art entdecken. Die erotische Liebe und der Bundesschluss zwischen
David und Jonatan (1 Sam 18ff.) sind noch einigermalen bekannt, ebenso
das Versprechen der Treue zwischen Ruth und Noemi, das heute gerne als
Trauspruch verwendet wird. Weniger bekannt ist dagegen, dass der Ritus des
Manteliiberwurfs, mit dem der Prophet Elija den Elischa in das Propheten-
haus beruft, ein Hochzeitsritus ist (1 Kon 19,19-21: vgl. Rut 3,9; Ez 16,8).



312 Offene Werkstatt

Geradezu als neutestamentliche Widerrufung des Gerichts (iber Sodom
kann man Lk 17,34 lesen. Dort sagt Jesus in einer Rede (iber den Menschen-
sohn, der zum Gericht kommt: »Ich sage euch: Von zwei Minnern, die in je-
ner Nacht in einem Bett liegen, wird der eine mitgenommen und der andere
zuriickgelassen.« An einer anderen Stelle (Lk 7,1-10) heilt Jesus den Sklaven
des Hauptmanns von Kafarnaum. Auch wenn der Text dies nicht ausdriick-
lich hergibt, kann man wegen des Wortes »pais« (Knabe, Sklave) in der Lo-
gienquelle historisch begriindet dariiber spekulieren, dass der Hauptmann
und sein namenloser Sklave eine sexuelle Beziehung miteinander hatten.
Bemerkenswert ist auf jeden Fall, dass der Satz des Hauptmanns in der Eu-
charistiefeier falsch zitiert wird: »Herr, ich bin nicht wiirdig, dass Du eingehst
unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so wird mein Sklave gesund.«

Mehrfach {ibertragt Paulus das Bild der Ehe auf das Verhiltnis zwischen
christlichen Mannern und Jesus Christus. Dadurch erhilt es eine homosexu-
elle Bedeutung. So schreibt er z. B. in 1 Kor 4,15: »Denn in Christus Jesus
habe ich euch durch das Evangelium gezeugt.« Paulus und Christus Jesus,
zwei Mdnner also, zeugen hier die in der Taufe neu geborenen korinthi-
schen Christen. Zu kompliziert, um hier ndher darauf einzugehen, ist das
Ehe-Gleichnis in Rém 7,1-4. Darin setzt Paulus die »Briider« mit der Ehefrau
gleich und Christus mit dem auferstandenen Ehemann. Teilhabe am Aufer-
standenen erhdlt der christliche Mann durch die »Homo-Ehe« mit Christus.

Man kénnte weiterhin auf das Verhaltnis zwischen Jesus und dem Lieb-
lingsjiinger im Johannesevangelium verweisen (v. a. die Szene unter dem
Kreuz Joh 19,24-27). Die Ergebnisse einer Lektiire der Bibel aus schwuler
Perspektive kann ich hier freilich nur andeuten.

5. Die Homosexualitit der katholischen Kirche

Aktuell erscheint es mir dringlicher, auf einen anderen Punkt einzugehen,
namlich auf die Homosexualitat der katholischen Kirche selbst. Der US-ame-
rikanische Theologe Mark Jordan schreibt in seinem Buch »The Silence of
Sodom«: »Die wichtigsten theologischen Fakten iiber den Katholizismus und
die Homosexualitat sind nicht die biirokratischen Worte, die katholische Au-
toritdten sprechen. Die wahrhaft bedeutsamen Fakten betreffen die Homo-
sexualitdt der katholischen Kirche selbst — der Mitglieder ihrer Priesterschaft
und ihrer klerikalen Kultur, ihrer Rituale und ihrer spirituellen Traditionen. «?
Der katholische Klerus ist ein Mannerbund, in dem Homoerotik und die Un-
terdriickung der Homosexualitat zusammen gehéren. Durch die Skandale in
den USA um den sexuellen Missbrauch von Kindern durch pidophile Pries-
ter ist dieser Mannerbund unter den Druck der &ffentlichen Kritik geraten.
Plotzlich wurde es auch zum Thema, dass weite Teile des Klerus und der
Seminaristen schwul sind. Ausgerechnet der Sprecher des Papstes, Joaquin

2 Mark Jordan 2000: The Silence of Sodom, 6.



Michael Brinkschréder: Theologische Analyse der »Erwigungen« 313

Navarro-Valls, hat die Tabuisierung dieser Tatsache durchbrochen. Anfang
dieses Jahres drangen dann Gerlichte an die Offentlichkeit, wonach der Vati-
kan die Weihe von Homosexuellen zu Priestern verbieten wolle. Ende Marz
2003 hat der Papst dann das Schreiben Ratzingers unterzeichnet, in dem von
homosexuellen Priestern keine Rede ist. Wie sind diese Phdnomene zu inter-
pretieren? Welcher Zusammenhang besteht zwischen ihnen?

Die Vertuschung des sexuellen Missbrauchs durch pidophile Priester hat
den sittlichen Ruf der Kirche stark beschidigt. Deshalb brauchte die katho-
lische Kirche einen Siindenbock, dem sie die Verantwortung daftr anlasten
konnte. Eine radikale Fraktion innerhalb des Episkopats hat daraufhin vorge-
schlagen, grundsitzlich Schwule wegen ihrer sexuellen Orientierung nicht
mehr zur Weihe zuzulassen. Sie versucht, die schwulen Priester zu Siinden-
bdcken fiir den Padophilieskandal zu machen. Dazu muss sie aber — entge-
gen der Lehre des Weltkatechismus — Homosexuelle bereits aufgrund ihrer
Neigung diskriminieren. Die weniger radikale Fraktion (nota bene!), der ich
u. a. Ratzinger und Lehmann zurechne, versucht dagegen die Aufmerksam-
keit von der Homosexualitat des Klerus abzulenken. Sie attackiert stattdessen
die homosexuellen Laien (und Nicht-Christen), indem sie die Eingetragene
Partnerschaft in den Brennpunkt riickt. In beiden Fillen geht es darum, dass
Homosexuelle zu Siindenbocken gemacht werden. Beide Fraktionen zu-
sammengenommen — was ist das anderes als der Bankrott der christlichen
Naéchstenliebe in der katholischen Hierarchie?

Die ausgebliebene innerkirchliche Kritik an dem Dokument ist ein Sym-
ptom fiir das Klima der Repression, der Angst und der Mutlosigkeit. Wir sind
seit ca. einem Jahr Zeugen eines repressiven Schubs, der eine offene Dis-
kussion von Fragen der Sexualitit, vor allem der Homosexualitit, und der
Okumene unterdriickt. Fiir alle kirchlichen Mitarbeiter wiire es existentieller
Selbstmord, eine offentliche Debatte tiber das Thema der Homosexualitit zu
eroffnen. Wir brauchen in der katholischen Kirche aber endlich eine solche
Diskussion. Nach Lage der Dinge kénnen nur Laien und Laiinnen das The-
ma anpacken, die nicht finanziell von der Kirche abhingig sind. Ich bitte
Sie daher zu iiberlegen, was Sie in lhren Gemeinden dafiir tun kénnen, die
Verleugnung der Homosexualitét in der katholischen Kirche und den ent-
wiirdigenden Zwang zur Heuchelei und zum Doppelleben fiir kirchliche
Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen zu beenden.

Michael Brinkschréder, katholischer Theologe, promoviert mit einer Dissertation
uber »Gleichgeschlechtliche Sexualitit im christlichen Imaginiren. Eine religions-
geschichtliche Anamnese« in der Soziologie. Derzeit auf der Suche nach einer Stelle
als Theologe. Fiir die WerkstaTT schrieb er zuletzt in Heft 2/2003 » Gott denkenc als
schwuler Theologe. Die Entwicklung meines Glaubens in Kurzformeln.
Korrespondenzadresse: Untere Weidenstrale 2, D-81543 Miinchen.



314 Offene Werkstatt

Martin Hittinger
.
5
»Herr, der Sommer war eine Nummer zu groB3.«

\% S ]

Exkremente statt Sakramente —
Unerhértes von der Kongregation fiir die Glaubenslehre

ND WENN IHR uns tausend Mal zur Verbannung verdammt, zu

Entsagung und Qual, schmdht und verachtet und hasst — die Verbre-
cher seid ihr!«' John Henry Mackay kannte seine Kontrahenten vor exakt 90
Jahren nur allzu gut, als er seine Liebe, jene von »den Kanzeln der Pfaffen
Entehrte«,” zu verteidigen und zu erkldren suchte. Neun Dezennien spiter
ldsst sich ein geistiger Fortschritt in der katholischen Kirche nicht ausma-
chen, ganz gleich was Humanbiologie, Anthropologie, Medizin, Sozialwis-
senschaften und biblische Exegese dazu beitragen. Die Schirfe und Tonlage
der »Erwagungen zu den Entwiirfen einer rechtlichen Anerkennung der Le-
bensgemeinschaften zwischen homosexuellen Personen«* vom 3. Juni 2003
der Kongregation fiir die Glaubenslehre durch den Kardinalprifekten Joseph
Ratzinger kennt nichts Vergleichbares in den zuriickliegenden Jahren! Ange-
stoffen durch ein Interview mit der Stiddeutsche Zeitung-Redakteurin und
Autorin Monika Maier-Albang* am 20. August 2003 in unserer Wohnung in
Minchen zusammen mit Christian J. Herz und mir, bin ich den sommerli-
chen Erschiitterungen nachgegangen.

John Henry Mackay (Pseud. >Sagitta<), Die Biicher der namenlosen Liebe, Bd. 1
(Leipzig 1913), Hamburg 1979, S. 148.

2 Pers., ebd., S. 74

Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Erwdgungen zu den Entwiirfen einer recht-
lichen Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen Perso-
nen« v. 3. Juni 2003 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 162), Rom
2003, S. 1-15 (hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2003).
Vgl. Monika Maier-Albang, Glaube, Liebe, Hoffnungslosigkeit. In: Stiddeutsche
Zeitung Nr. 196 v. 27.08.2003, S. 43. — Dazu: Nina Berendonk, Sanfte Revo-
lution. Die Zeitschrift »Werkstatt Schwule Theologie«. In: Siiddeutsche Zeitung
Nr. 196 v. 27.08.2003, S. 43.



Martin Hiittinger: »Herr, der Sommer war eine Nummer zu groB.« 315

1. Wie geht es mir mit solchen Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls?

Im erwdhnten Schreiben wird uns unterstellt, dass wir als Lebensgemein-
schaft ein beunruhigendes moralisches und soziales Phanomen sowie Pro-
blem seien. Schon zu Beginn wehre ich mich dezidiert gegen eine Verding-
lichung bzw. Verobjektivierung: ein Phinomen oder Problem bin ich nicht,
noch sind »esc wir beide! Apodiktisch fahrt Ratzinger fort, dass wir gegen
das natiirliche Sittengesetz verstoen (was auch immer das genau sein soll).
Unsere Liebe, Zuneigung und gegenseitige Fiirsorge sowie Verantwortung
entspringt keiner wahren affektiven und geschlechtlichen Erginzungsbediirf-
tigkeit und darf deshalb in keinem Fall gebilligt werden! Die aktuelle Moral-
theologie versucht hingegen die partnerschaftliche und personale Verbind-
lichkeit nicht aus einer metaphysisch verorteten sexuellen Naturordnung,
sondern aus einer Beziehungsethik zu entwickeln.® Als selbstverstindlich
sheterosexuellem« Kardinal unterstelle ich seiner Eminenz, dass er dem ge-
genwdrtigen moraltheologischen Diskurs keine Aufmerksamkeit schenkt.

Aber auch bei seinen exegetischen Erkenntnissen miissen Defizite konsta-
tiert werden: die Heilige Schrift verurteilt nach seinem Befund unsere Bezie-
hung als schwere Verirrung. An dieser Anomalie haben wir zu leiden; unsere
Neigung ist objektiv ungeordnet; unsere Praktiken gehéren zu den Siinden,
die schwer gegen die Keuschheit verstoRen. Fiir ein solches Urteil erscheint
die Textbasis in den Testamenten zu gering, wenn {iberhaupt vorhanden, und
Paulus kann als neutestamentlicher Kronzeuge dafiir nicht ins Feld gefiihrt
werden. Die Erstarrung von biblischen Normen zu ahistorischer Gesetzlich-
keit ist jedenfalls nicht Sache der Schrift.® Vollig korrekt attestiert auch der
Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz Karl Kardinal Lehmann in sei-
ner Pressemitteilung, dass die Darlegungen des Glaubensprifekten sich nicht
auf theologische Griinde stiitzen.” Eigentlich beschimend! Nicht wahr? Den-
noch begriiBt der Vorsitzende im Verbund mit der Bischofskonferenz diese
Klarstellung. Fiir eine geistige Auseinandersetzung taugen diese Sentenzen
nicht. Dahinter erkenne ich nur verbohrten Fundamentalismus, gepaart mit
einer gewaltigen Homophobie des romischen Dikasterienchefs.

Vgl Regina Ammicht-Quinn, Korperdiskurs, Religion und Sexualitit, Mainz
2000. - Vgl. Dietmar Mieth, Ethische Grundlagen von Lebenspartnerschaften,
Wien 2002, S. 1-10; hier: S. 6 (www.theologie-und-kirche.de/mieth1.html).

®  Vgl. Martin Stowasser, Homosexualitit und Bibel. Exegetische und hermeneuti-

sche Uberlegungen zu einem schwierigen Thema. In: New Testament Studies, Vol.

XLIll, Cambridge 1997 (hg. v. C.M. Tuckett), S. 503-526.

Vgl. Karl Kardinal Lehmann, Erklarung des Vorsitzenden der Deutschen Bischofs-

konferenz zur Veroffentlichung der »Erwigungen zu den Entwiirfen einer recht-

lichen Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen Perso-

nen« durch die Kongregation fiir die Glaubenslehre in Rom, Bonn 2003, S. 1-2

(dbk.de/presse/pm2003/pm2003073101.html), Punkt 1.



316 Offene Werkstatt

Es trifft mich personlich sehr und schmerzt, wenn der Autor dazu aufruft,
den unsittlichen Charakter unserer Art von Lebensgemeinschaft durch wei-
tere Stellungnahmen seitens der Bischofskonferenzen klar heraus zu stellen.
Zudem soll der Staat dieses Phanomen in Grenzen halten und sich von dieser
»Toleranz des Baosen« deutlich distanzieren. Als engagierter Religionslehrer,
Organist, Kantor und Gottesdienstbesucher fiihle ich mich auf das Widerwar-
tigste verunglimpft, angefeindet, schlechtméglichst behandelt und bekampft.
Ich erkenne eine (iberaus gefahrliche Tendenz in diesem Schreiben: die Kir-
che macht einmal mehr vor, dass homosexuelle Menschen aus >verniinftigen
Griinden« herab gesetzt werden diirfen und sollen! Null Toleranz gegeniiber
Menschen, die in ihren Augen die sittlichen Grundwerte verdunkeln und die
gesamte soziale Struktur verdndern wollen. Da wir die Fortpflanzung und
den Fortbestand der Menschheit nicht gewahrleisten und unsere sexuellen
Beziehungen keineswegs menschlich genannt werden diirfen, kénnen wir
zwangslaufig die normale Entwicklung der Kinder nur behindern und ihnen
Gewalt antun. Zumindest dammert es mir jetzt, dass ich als Lehrer meinen
Schiilern bisher ungeahntes Leid zugefiigt haben muss.

Es ist miiRig, alle Boshaftigkeiten aufzufiihren, da einer solchen Phalanx
von Irrationalitdten kaum sachlich entgegnet werden kann. War der Sommer
auch in Rom etwas zu heil8? Zutiefst lieblos und beleidigend, einhergehend
mit Vorurteilen und Unwissen, ruft dieses Papier zur aktiven Diskriminierung
homosexueller Menschen und Lebensgemeinschaften auf, erkldrt diese fir
Volksschadlinge und verdammt ihre staatliche Legitimierung. Wut, Ratlosig-
keit und Ohnmacht wechseln sich in meinem innersten Gefiihlssurrogat ab.
Zu ertragen ist dieser Zustand nur deshalb, weil ich in meinem Kopf ldngst
eine Trennungslinie gezogen habe: oben die Amtskirche mit ihren Instituti-
onen, Dekreten und >Erwdgungens, denen ich priifend bis skeptisch gegen-
iber stehe; unten die Basisgemeinde in Gestalt der Queergemeinde in St.
Stephan/Neuperlach oder der Abteikirche St. Bonifaz/Miinchen, wo ich mich
als ganzer Mensch und Glaubiger beheimatet fiihle.

2. Wie ist die Reaktion von schwulen Freunden, die der Kirche nicht so
nahe stehen?

Das Papier stoft allerorten auf wenig Gegenliebe.? Freunde dulern ihr Un-
verstindnis dartiber, dass wir nach wie vor in dieser Kirche verbleiben und
aktiv das gottesdienstlich-liturgische Leben mitgestalten sowie uns einer
Auseinandersetzung im theologischen Bereich mit dieser Institution stellen.
Ich stimme Norbert Reck zu wenn er sagt: »Ich glaube nicht, dass eine ent-
tauschte Abkehr von den Kirchen ein Weg wére, der unmittelbar eine neue,
bessere Praxis hervorbrachte. Nach der Apostelgeschichte wiirde man damit

8 Vgl. Nina Berendonk, Gegen die Linie des Papstes. Miinchner Katholiken missbil-

ligen das Verdikt zur Homo-Ehe. In: Siiddeutsche Zeitung v. 05.08.2003, S.41.



Martin Hiittinger: sHerr, der Sommer war eine Nummer zu groB.« 317

nicht nur die kirchlichen Schrecknisse hinter sich lassen, sondern auch die
groen Hoffnungen, die mit einem gemeinsamen christlichen Leben verbun-
den sind. Statt einer individuellen Abkehr wire in meinen Augen eine echte
gemeinschaftliche Umkehr vonnéten. Umkehr heit: Man sucht nicht das
Weite, man bleibt, man schaut — gemeinsam — genau hin, was geschehen
ist, verleugnet es nicht, beschonigt es nicht, sondern setzt genau dort an,
die Dinge Schritt fir Schritt zu dndern, wo Schuld und Schrecken erkannt
werden.«?

Haufig werfen Freunde ein, dass man eine beachtliche Portion Masochis-
mus mitbringen muss, um diese Unertraglichkeiten auszuhalten. Mit unserer
Kirchenmitgliedschaft wiirden wir verdeckt die eigene Diskriminierung durch
die Amtskirche mitfinanzieren. Aus diesen und anderen Erwigungen heraus
sind die meisten unserer Freunde ldngst aus der Kirche ausgetreten. Eine Ver-
standigung tber kirchliche bzw. theologische Themen ist nur in duBerst be-
grenztem Umfang maoglich. Dennoch konstatieren wir ein grundlegendes In-
teresse an Glaubensthemen. Haufig sind wir Ansprechpartner, wenn wieder
einmal etwas >von obenc gekommen ist. In Kneipen, Diskotheken oder auf
der legendaren >Eierwiese« bzw. > Priigelgrillc im Englischen Garten kommt es
mit aller RegelmaRigkeit zu Gesprachen tiber Religion, Gott und Kirche. So
richtig abgeschrieben hat dieses Thema kaum einer von unseren zahlreichen
schwulen Bekannten und Freunden. Eine Sehnsucht nach Transzendenz und
zuriickliegenden positiven kindlich-jugendlichen Kirchen- und Glaubenser-
fahrungen ist auszumachen. Sollten wir da, trotz des langen Sommers, das
Weite suchen?

3. Warum tut sich die katholische Kirche so schwer mit dem Thema Homo-
sexualitat?

Der ekklesiale Reflex auf gesellschaftlich unumkehrbare Entwicklungen ge-
riert sich in einer neuen Qualitat von Stindenbockmentalitit. Die Kirche hat
iber zwei Jahrtausende aktiv an der Malifizierung des homosexuellen Men-
schen gearbeitet. Da sie nicht irren kann, muss sie zwangsldufig diese dog-
matische Linie weiter verfolgen und geradezu restriktiv kultivieren. In den
eigenen Reihen des Klerus verstecken sich zahlreiche Schwule: die Amtskir-
che weilt davon oder bekommt zunehmend Ahnung von dem Ausmaf dieser
Tatsache. Deshalb ruft sie zur Arkandisziplin: keiner hat sich freiwillig zu
outen; drastische Aussonderungsmalnahmen sind die Folge; in den Pries-
terseminarien werden derzeit mogliche Homosexuelle aufgespiirt, repressiv
eingeschiichtert und zum Weggang aufgefordert. Auch eine Maglichkeit der
Selbsttherapie — aber zu welchem Preis? Viele schwule Priester haben ihre
sexuelle Identitdt nicht akzeptiert, teils ignoriert, teils heimlich ausgelebt.

?  Norbert Reck, Abenteuer Gott. Den christlichen Glauben neu denken, Darmstadt
2003, S. 134.



318 Offene Werkstatt

Schwerer wiegt, dass ein nicht unbedeutender Anteil von ihnen homophobe
Téne zum Besten gibt, um nicht erkannt oder in die selbe Ecke gestellt zu
werden.

Die Kirche ist nach meiner Einschidtzung noch ldngst nicht in der Lage,
sich ihre immense Schuld an den Homosexuellen einzugestehen: in der Ge-
schichte hat sich da einiges angehauft. Deshalb versucht sie verbissen ihren
Anti-Homosexualititskurs zu halten und gegebenenfalls zu verscharfen, wie
der unrithmliche verbale Anschlag vom 3. Juni 2003 belegt. Ein Ausweg aus
diesem Dilemma scheint in weiter Ferne. Der Sommer war wohl doch eine
Nummer zu grof!

Martin Hiittinger, Dipl. Theol., téitig als Lehrer in Munchen. Fir die WerksTATT schrieb
er zuletzt »Biographische Zeitenwende. Portrait eines schwulen Theologen« in
Heft 2/2003.

Korrespondenz iiber die Herausgeberanschrift.



Georg Trettin: In itinere — Unterwegs 319

Georg b]?ettfn

In itinere — Unterwegs
Ljie)

| Demokratisches Gebet auf einer schwulen Reise

I

AS ICH HIER in unsere WERksTATT einbringe, ist meiner beson-

deren Situation nicht nur als schwuler, sondern auch als katholischer
Theologe geschuldet, ist schwul in den konkreten katholischen Kontext hin-
ein gedacht und entwickelt. Ich hoffe, dass es iiber diesen Zusammenhang
hinaus auch anderen Erbauung und Anregung gibt, sich auch 6kumenisch
bewahrt.

I

Was ware, wenn ein Bischof einer Queergemeinde verbieten wiirde, sich in
Raumen seines Bistums zu treffen? Was wire, wenn er seinen Priestern ver-
bieten wiirde, einer Eucharistiefeier von Lesben oder Schwulen vorzustehen?
Dann miisste die Gemeinde darauf bauen, dass das Verbot nicht durchge-
setzt wird, oder umziehen oder andere Gottesdienste feiern.

Was ware, wenn eine oder einer auch einen Queergottesdienst nicht be-
suchen mag, weil er, weil sie von den grundsitzlichen, anscheinend unver-
anderbaren kirchlichen Anwiirfen nicht mehr absehen kann und die Teilnah-
me an der kirchlichen Feier und Kommunion als unaufrichtiges Tun — als ob
da nicht etwas zwischen beiden Seiten stiinde — ansieht? Bleiben dann nur
Konversion oder Verzicht?

Einen Gottesdienst zu feiern ohne die Erlaubnis des kirchlichen Amtes
und dessen Vertretung durch einen Priester bliebe stets unbenommen. Und
wenn das einen Sinn fiir die Beteiligten hitte, wire das ein guter Weg in die-
ser Konfliktlage.

Die Zahl der Formen ist unbegrenzt. Eine konkrete Feier mochte ich vor-
stellen und einige Aspekte erlautern.

Ich habe sie »In itinere — Unterwegs« genannt, weil sie auf diese Weise
entstanden ist. Auf der Reise, die mich aus dem gemeindlichen und eucha-



320 Offene Werkstatt

ristischen Kern meiner Kirche entfernt, die in groffen Worten gerne vor unse-
resgleichen warnt, mochte ich die Verbindung mit Gott und die Starkung, die
ich daraus erfahre, nicht missen. Also bete ich. Und das Gebet ist die Form
dieser Feier.

i

Auf der Reise: das ist ein biografischer Zug. Oft umgezogen, als Kind von
Ort zu Ort, als Student von Stadtteil zu Stadtteil — und immer von Gemeinde
zu Gemeinde. Das Wechseln habe ich gelernt, das Sesshaftwerden weniger.
Und mitunter ist das Unwohlsein am jeweiligen, vor allem am kirchlichen
Ort mit meinem Schwulsein verbunden. Wie auch immer: Eine Bewegung
von Reisen bleibt.

Reisen heilt etwas erfahren, sich etwas erfahren, heiflét auch, sich verin-
dern lassen. Ein anthropologischer Zug: Die Reise als Lust und Notwendig-
keit, Flucht und Vertreibung, Mission und Geschift.

Kein Wunder, dass das Reisen in all seinen Formen in den religisen
Schriften vorkommt. Und sogar eine wichtige Rolle spielt: Ob der Urvater
ein heimatloser Aramaer ist, der sich als Fremder niederlisst, ob Profeten
geschickt werden oder vor Gott oder den Menschen fliichten, Jesus seine
Jinger auf Wanderschaft mitnimmt und unterwegs lehrt — und sie am Ende
ausschickt auf Missionsreise, ob der Mystiker sich auf die Reise ins Ich und
die Begegnung mit Gott begibt oder das Wort in die Welt kommt, wo es nicht
aufgenommen wird - stets sind diese Orte und Weisen menschlicher Exis-
tenz, die wir als Reisen sehen, auch Orte und Weisen religioser Erfahrung
und Begegnung mit Gott. Wer reist und fremd ist, steht unter ihrem ausdriick-
lichen Schutz.

I

Wer auf Reisen ist, verfligt nicht iiber ein bis ins Letzte gebaute Haus. Und
Haus, das sind nicht nur Wande, Dach und Fenster, das meint auch die sozi-
ale Architektur, Institutionen, Rollen. Beten kdnnen wir als Mitglieder einer
komplexen Gesellschaft wie auch als einzelne, in kleinen, spontanen Krei-
sen. Im Voriibergehen, das wir kurz unterbrechen: also im Innehalten lassen
wir uns nieder, sammeln uns und ziehen weiter, wie es beliebt. Unser Got-
tesdienst braucht keinen Tempel, keinen Priester, er hitte auch weder Tempel
noch Priester, wenn es so kime, wie eingangs angenommen.

Das Eigenartige des Gottesdienstes, den ich vorstelle, erschopft sich des-
wegen nicht darin, dass er sich fiir mich mit dem Reisen verbindet. Er ist vor
allem Gebet und braucht darin keinen Zelebranten, will ihn sogar vermei-
den, wiinscht kein Gefille zwischen Vorsteher und Gemeinde. Es ist ein ver-
abredetes, also auch demokratisches Textgeschehen in Rede und Fortfiihren
der Rede.



Georg Trettin: In itinere — Unterwegs n

Gleichwohl ist das Verabredete vorgegeben. Und das klingt nicht authen-
tisch und will es doch sein: In der Entlastung von charismatischer Produktion
und spontanem Ausdruck, in ihrer Wiederholung und ihrem egalitdren Vor-
anschreiten hilft mir diese Liturgie, mich in das Geschehen — seine Bewe-
gung und seine Metafern — zu versenken und leer zu werden. Ich lasse den
Alltag, die Beziige, die Erinnerungen und Belastungen, Freude und Freunde
nicht draufen, ich verdringe sie nicht, sondern nehme sie mit hinein. Aber
ich entduRere sie ins Gebet hinein, lade sie dem Gebet auf, lasse sie los und
werde leer.

Ich werde leer, um voll zu werden, die Begegnung mit Gott vorzube-
reiten. Die Dramaturgie des Textgeschehens erlaubt dieses Leerwerden, ein
fortschreitendes Insichkehren, eine wachsende Intimitit: Preisen, das Klagen
nicht ausschlieft, Horen, das Bekennen enthilt, Annihern an Gott bis zur
Vereinigung durch Tod und Auferstehung des Sohnes. Lichtanziinden und
Psalmen, Lesungen und Bekenntnisse, Preisungen, Brotbrechen und Becher-
nehmen, all dieser sinnliche Stoff erhilt durch das Gebet seine Form und
erbffnet mir die Vereinigung mit dem einen Gott-bei-uns. Dafiir bete ich,
dafiir beten wir.

v

Aber muss ich dafiir die Priester vertreiben? Was ich als Beschrankung in den
Eingangsfragen annehme, scheine ich doch fast umzukehren in einen Ge-
winn an Freiheit und Gebet. Ich will nicht die Priester krinken, die mit uns
arbeiten, uns vieles ermaglichen, sich mit uns solidarisieren, sich fiir uns ein-
setzen. Und schon gar nicht will ich die abschreiben, fortjagen, als Agenten
des Amtes denunzieren, die schwul sind. Sie verdienen unsere Solidaritat,
sie gehdren zu uns.

Trotzdem bietet sich uns in der unkomfortablen Situation des Unwill-
kommenseins die Chance, uns den Gottesdienst anzueignen: auf vorsitzen-
de Priester zu verzichten und alternativ zur MeRfeier der Kirche selbst uns
zu versammeln und zu beten und dorthin mitzunehmen, was wir brauchen.
Das ist nicht revolutiondr, wir nehmen nur das allgemeine Priestertum der
Glaubigen in Anspruch, in das wir mit der Taufe berufen wurden, jenseits der
Klerikalisierung von Glauben und Kirche, von Beten, Zeichen und Feiern.

Den Priestern — auch den schwulen Priestern — stellt sich auch sonst die
Aufgabe, ihr Amt neu zu bestimmen, abzumessen. Eine Aufgabe, die sich
in anderen Weltregionen schon viel linger stellt, weil die Gemeinden ohne
sonntaglichen Priester leben. So beriihrt sich meine Idee eines Gottesdiens-
tes, aus der Fortbewegung geboren, nicht nur mit den Ansitzen feministischer
Liturgien, sondern auch mit den Versuchen vieler kirchlicher Gemeinden, im
Gottesdienst ohne Priester zu leben, auch wenn diese Ansitze — anders als
meiner — amtlich-pastoral legitimiert sind.



322 Olffene Werkstatt

Vv

Von auBen mégen sich meine Uberlegungen ansehen lassen als Walzen
eines Luxusproblems von Menschen in privilegierten Verhiltnissen auf der
Suche nach dem bequemsten Weg zum elitdren Selbst. Doch das verkennte
die Bedringnis, die Bewegung der einzelnen und auch ihr Engagement.

Uberhaupt suche ich mit dem Gebet, das ich vorstelle, der Liturgie, die
ich in diesem Gebet vorschlage, nicht nur Starkung, Begegnung mit Gott. Es
ist auch die Verbindung mit anderen — seien sie neben mir, seien sie fern in
Raum oder Zeit —, die ich damit aufnehme. Hierin wird das Gebet Teil einer
anderen Reise: an die Rander, zu Opfern, Vergessenen, jenen in Not. Ohne
diesen Horizont, die ausgreifende, haltende und aufhebende Bewegung
wiére das Gebet hohl.

Ich mag verachtende, ungerechte und krankmachende Orte der Kirche
meiden, aber der Fortgang entlasst mich nicht aus dem, was mir wichtig ist,
er entpflichtet mich nicht: Dieses Gebet ist ein Akt der Solidaritdt und Erin-
nerung, die ich mir nicht nehmen lassen, von denen ich keineswegs ablassen
will. Meinetwegen nicht und wegen der anderen auch nicht.

VI In itinere — Unterwegs

Die auf der Reise sind, auf der Reise ihres Lebens, kommen zusammen, um
Gott zu preisen, sie zu horen, sich mit ihm zu vereinigen und sich auch mit
den fernen Schwestern und Briidern Gber Raum und Zeit hinweg zu verbin-
den. Leshen, Schwule, von der Kirche Vertriebene. Alles ist Gebet. Niemand
ist Herr, niemand sitzt vor; hier muss sich keine Gemeinde niederlassen und
ein Haus errichtet haben. Wir sind unterwegs und beten, wie wir uns treffen
— und wenn es sein muss, auch allein.

E = Erste/r Z = Zweite/r D = Dritte/r A = die anderen

Herr, 6ffne meine Lippen.
: Damit mein Mund dein Lob verkiinde.

Zum Altar Gottes will ich treten.
Zu Gott, die mich erfreut von Jugend auf.

> mo3>m

E: Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn.
A: Der Himmel und Erde erschaffen hat.

E ziindet die erste Kerze an. LOBEN

E: Du hast das Licht und die Dunkelheit geschaffen .
A: Alles, was ist, verzehrt sich nach dir.



Georg Trettin: In itinere — Unterwegs

E: Diese Kerze singe mit uns dein Lob.
A: lhr Schatten trage unsere Finsternis vor dein Gesicht.

Psalm (zum Beispiel 43; im Wechsel zu beten)

Verschaff mir Recht, o Gott, und filhre meine Sache gegen ein treuloses Volk!

Rette mich vor bésen und tiickischen Menschen!
Denn du bist mein starker Gott. Warum hast du mich verstoBen?

Warum muss ich trauernd umhergehen, von meinem Feind bedringt?
Sende dein Licht und deine Wahrheit, damit sie mich leiten;

sie sollen mich fiihren zu deinem heiligen Berg und zu deiner Wohnung.
So will ich zum Altar Gottes treten, zum Gott meiner Freude.

Jauchzend will ich dich auf der Harfe loben, Gott, mein Gott.
Meine Seele, warum bist du betrilbt und bist so unruhig in mir?

Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken,

meinem Gott und Retter, auf den ich schaue.

E: Der Name des Herrn sei gepriesen.
Alle: Von nun an bis in Ewigkeit.

Bitte

: Wir verschlieBen unsere Augen vor dir.
: Reils fort den Schleier von unseren Herzen.

E:

A

E: Wir hungern nach Liebe und diirsten nach Leben.
A: Stille unser Verlangen und trockne aus unsere Gier.
E
A
E:

: Werden wir verfolgt, in deinem Namen verstoRen —
: Lass uns an deiner Treue nicht irre werden.

: Denn du bist die Einzige,
Alle: du die Treue, du unser Leben.

Z: Herr, 6ffne meine Ohren.
A: Damit mein Herz dein Wort verstehe.

Z ziindet die zweite Kerze an. HOREN

Z: Dein Licht leuchtet in der Finsternis.
A: Und die Finsternis hat es nicht ergriffen.

Z: Diese Kerze erwirme uns mit deiner Treue.
A: Ihr Licht vertreibe unser Verzagen.



324 Offene Werkstatt

Lesung (aus einem Evangeffum — zum Befspie.’ Johannes 1,1-14 —, einer ande-
ren biblischen Schrift, aus einem Lebenszeugnis)

Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott.

Im Anfang war es bei Gott.

Durch das Wort ist alles geworden, und ohne das Wort wurde nichts, was geworden ist.
In ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen.

Und das Licht leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen.

Ein Mensch trat auf, der von Gott gesandt war; sein Name war Johannes. Er kam als
Zeuge, um Z eugnis abzulegen fiir das Licht, damit alle durch ihn zum Glauben kommen.
Er selbst war nicht das Licht, er sollte nur Zeugnis ablegen fiir das Licht.

Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in die Welt.

Er war in der Welt, und die Welt ist durch ihn geworden, aber die Welt erkannte ihn
nicht.

Er kam in sein Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.

Allen sber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden, allen, die an
seinen Namen glauben,

die nicht aus dem Blut, nicht aus dem Willen des Fleisches, nicht aus dem Willen des
Mannes, sondern aus Gott geboren sind.

Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt, und wir haben seine
Herlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und

Wahrheit.
Stille Betrachtung, Auslegung oder Gesprach
Credo (dieses oder ein anderes)

Z: Wir glauben an Gott —

Alle: Wir vertrauen in Gott,

die uns Mutter und Vater,

Schwester und Bruder,

Freund und Freundin ist.

Ob wir uns firchten oder freuen,

wir wollen uns in diese Liebe werfen,

von ihr uns tragen und verdndern lassen.

Wir wollen ihre Freiheit kosten

und die Hoffnung begehen

als Briicke tiber das Sinnlose:

In aufrichtiger, immerwdhrender Liebe werden wir leben.
Unser Glaube soll unsere Antwort sein,

die unvollkommene, menschenmdgliche Art,
sich der Freundschaft Gottes wiirdig zu erweisen.
So glauben wir an Gott.



Georg Trettin: In itinere — Unterwegs 325

D: Herr, 6ffne meine Hinde.
A: Damit mein Leib dich recht empfange.

D ziindet die dritte Kerze an. VEREINIGEN

: Das Licht deines Sohnes hast du wiederentziindet.
: Auf ewig leuchtet es unter uns.

: Diese Kerze erstrahlt in unserer Mitte.
Wie ihr Licht nimm Wohnung in unserer Seele.

>0 »0

: Wir preisen dich, Gott, fiir das Geschenk des Brotes.
: Die Frucht des Bodens und der menschlichen Arbeit nihrt uns jeden Tag.

: Unser Leib hungert nach dem Brot des Lebens.
: Du gibst uns Speise zur rechten Zeit.

: Wie du uns sdttigst, lass uns anderen zur Nahrung werden.
Nimm dieses Brot als Zeichen unserer Miihe.

P s - i o [~ ]

: Wir preisen dich, Gott, fiir das Geschenk des Weines.
: Die Frucht des Weinstocks und der menschlichen Arbeit erfrischt uns Tag
fur Tag.

>0

: Unsere Seele dirstet nach dir, ihrem Retter.
: Du fiihrst uns an die Quelle, unsere Krifte kehren zuriick.

: Wie du uns trankst, lass uns anderen zur anderen Stirkung werden.
: Nimm diesen Wein als Zeichen unseres Willens.

>0 >0

ggf. Vater unser

Erklarung

D: In deinem Namen kommen wir zusammen — auch wenn die Kirche sich
uns verschlie3t und uns von deinem Tisch vertreibt — und der Auferstande-
ne, dessen Ruf uns versammelt, tritt mit seinem Frieden unter uns.

Als wdren wir selbst seine Jiinger gewesen, feiern wir mit ihm in den Zei-
chen, die er ihnen Gbergab, das Kreuzesopfer seines Lebens und den Dank
fiir seine Rettung.

So vereint er sich mit uns, dass wir mit ihm sterben und mit ihm zum Leben
kommen.



326 Offene Werkstatt

Das grofSe Dankgebet (die folgenden Abschnitte reihum)

Dafiir danken wir dir, unserem Gott.

Du genugst keinem der Bilder, die wir in uns tragen.

Du bist nicht die Kronung der Welt, nicht der Sieger aller Sieger.

Wenn wir neben unsere Grenzen und Angste, neben unsere Gewohnheiten
und Sicherheiten treten, Gberraschst du uns;

denn dich erkennen wir in der Quelle des Lebens, die wir tief in uns spiiren,
im FlieBen der Zuwendung, die uns die Augen flireinander 6ffnet.

Das macht uns frei, und plétzlich erkennen wir deinen Geist:

leise im Innern und schmerzlich klar, wenn er uns vor Augen fiihrt, woran es
uns mangelt.

Umsonst haben wir bekommen, umsonst sollen wir geben.

Dein Geist stiftet unter uns Solidaritdt und erklart sie uns:

Befreiung und Mut, Langmut und Treue, Trauer und Freude.

Fern davon, dieses Geschenk begriffen und angenommen zu haben,

danken wir dir fir diese Lebensweite und preisen deinen heiligen Namen:
Du bist die Einzige, du die Treue, du unser Leben.

Ja heilig bist du,

unzerstorbar das Leben in seiner Fiille und Giite.

Wir nahern uns dir und der Freiheit, die du uns anbietest

(sonntags: und feiern den ersten Tag der Woche; das ist der Tag, an dem
Christus von der Endgtltigkeit des Todes befreit worden ist,

in deine ewige Liebe auferweckt).

Wir bitten dich: Dein Geist erfiille uns und diese Gaben.

Er mache sie zu dem, was uns zum Leben wird:

Leib und Blut Jesu, des Sohnes in dir, der Mensch und unser Bruder geworden
ist.

Alle: Denn an dem Abend,

an dem er dem Leiden und Sterben ausgeliefert wurde und sich nicht dagegen
wehrte,

versammelte er seine Jinger zum Mabhl,

er nahm das Brot und sagte Dank,

brach es, reichte es seinen Freunden und sprach:

Nehmt und esst alle davon: Das ist mein Leib, der fiir euch hingegeben wird.

Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch,
dankte wiederum, reichte ihn seinen Freunden und sprach:

Nehmt und trinkt alle daraus:

Das ist der Kelch des neuen und ewigen Bundes,

mein Blut, das fiir euch und fiir alle vergossen wird zur Vergebung der Siinden.
Tut dies zu meinem Gedachtnis.



Georg Trettin: In itinere — Unterwegs 327

(Die folgenden Abschnitte reihum)

Darum, du manchmal fremder und manchmal naher Gott,

feiern wir in diesen Zeichen deine unverbriichliche Gegenwart.

Wir danken dir — auch wenn es uns oft schwerfillt —, dass du uns berufen
hast,

dich zu héren und deine Liebe zur Freiheit unseres Lebens werden zu lassen,
zur befreienden Kraft in unserer Welt.

Wir beten nicht allein,

wenn wir zu dir beten, Gott des Lebens.

Nimm dich auch deiner Kirche an.

Wo Respekt und Mitleiden, Solidaritdt und Aufrichtigkeit starker sind als die
Verfiihrungen der Macht und der Angst, da schligt dein Geist.

Die Kirche will hierflir sichtbares Zeichen sein, gib ihr Einsicht, Kraft und
Mut.

Du vergisst die Menschen nicht,

die dieses Zeichen in der Kirche nicht erkennen kénnen, weil sie ihnen zum
Ort der Unfreiheit und Unwahrheit geworden ist.

Viele lesbische Frauen und schwule Manner — auch wir selbst — sind unter
ihnen.

Du bleibst ihr Leben, selbst wenn sie deinen Namen nicht mehr anzurufen
vermogen.

Du bist bei denen, denen die Freiheit vorenthalten wird.

Elend und Folter, Verfolgung und Willkiir, Entrechtung und Unaufrichtigkeit
kénnen jeden Willen zum Leben zerstéren.

Trage die Bedrdngten und schicke ihnen Menschen, die sie wiederaufrichten.

Die positiv oder an Aids erkrankt sind,

sind uns auf eine besondere Weise nahe.

Wir bitten dich, zeige dich allen, die an Leib, Seele oder Geist krank sind,
und schenke ihnen die Kraft zum Leben.

Nimm allen, die den Tod vor Augen haben, ihre Angst.

Gedenke unserer Schwestern und Briider, die gestorben sind . . .

In der Hoffnung, auferweckt zu werden, haben sie dir vertraut.

Erinnere dich ihrer und aller, die du geschaffen hast und die der Tod ausge-
[6scht hat.

Dein Geist sei ihnen Atem eines neuen Lebens, ungetrennt von dir:

Dich kénnen sie jetzt schauen. Du bist ihnen nie mehr fremd.

Wir preisen dich,

Gott in unserer Mitte,

Gott nicht nach MenschenmaR.

Du hast uns berufen, deinem fremden Namen zu vertrauen



328 Offene Werkstatt

und dein Leben flieBen zu lassen zum Heil und zum Segen deiner ganzen
Schopfung:

Alle: Durch Christus und mit ihm und in ihm wird dir, Gott, barmherziger Va-
ter, in der Einheit des Heiligen Geistes alle Herrlichkeit und Ehre jetzt und in
Ewigkeit.

D: Der Auferstandene ist unter uns.
A: Sein Friede bleibe bei uns allezeit.

D: Herr, ich bin nicht wiirdig, dass du eingehst unter mein Dach.
A: Aber sprich nur ein Wort, so wird meine Seele gesund.

Kommunion
Dank (im Wechsel zu beten)

Meine Augen haben das Heil gesehen, das du vor allen Menschen bereitet hast.
Du stehst mir bei und lasst mich nicht zuschanden werden.

Deine Hand legst du auf mich und meine Schmerzen schwinden.
Deine Lippen stillen meinen Durst, meine Seele ist satt und lacht.

Du nimmst deine Wohnung in mir und ich bin voll van wachsendem Leben.
Meine Tore stoBe ich auf und mein Leib feiert ein groBes Fest.

Deinen Namen will ich preisen

Vom Morgen bis zum Abend und in jeder Nacht.
Segen

D: Der Herr segne und behiite uns.
Sie lasse ihr Antlitz Gber uns leuchten und sei uns gnadig.
Sie folge uns auf unseren Wegen und lasse uns nicht verloren gehen.
Es segne uns der barmherzige Gott,
der Vater und der Sohn und der Heilige Geist.
A: Amen.

Georg Trettin ist katholischer Diplomtheologe. Korrespondenzadresse: Kélner Stra-
Re 12, D-60327 Frankfurt oder E-mail: georg@trettin.de



Arno Bosl: Begegnung als Geschenk des Himmels 329

AfﬂOﬁOS/

Begegnung als Geschenk des Himmels

Die biblische Urerzahlung von der Erschaffung der Frau
unter schwulem Blickwinkel

E INES GLEICH vorne weg: Schwulsein an sich ist fiir mich keine
Auszeichnung. Schwulsein ist per se kein Qualitatsmerkmal. In dem, was
ich in den néchsten Zeilen schildere, ist also in keiner Weise eine irgendwie
geartete Lobeshymne auf das Schwulsein intendiert in dem Sinne, als ob damit
— gleichsam automatisch — besondere Fihigkeiten verbunden seien.

Und doch: Das »Anders-Sein« — in die eigene Person integriert — bewirkt
ein spezifisches Lebensgefiihl, lasst andere, d.h. vom Ublichen abweichen-
de Sichtweisen wachsen. Zwischenmenschliche Situationen (z.B. schwuler
Mann — Frau) werden »anders« erlebt. Auch biblische Texte kénnen — so
meine Erfahrung an mir und mit mir — andere Assoziationen wecken. Das ist
gerade aufgrund des »Anders-Seins« — das klingt jetzt paradox — wiederum
»normalz.

Anstofs, mich mit der — fiir einen Schwulen nicht gerade typischen — Stelle
Gen 2,18-24 auseinander zu setzen, war, dass ich zum 27. Sonntag im Jah-
reskreis B zur Lesung aus dem Ersten Testament predigen sollte. Zuerst muss-
te ich innerlich lachen, als ich bei der exegetischen Vorarbeit merkte, worauf
ich mich eingelassen hatte: Ich sollte tiber die Erschaffung der Frau predigen,
ich als Mann, dazu unverheiratet und noch dazu schwul.

Was sollte ich da sagen, was auch mich selbst zuerst beriihrte, damit es
dann auch die Gemeinde beriihren kénnte?

SchlieBlich war da die exegetische Erkenntnis: Vor allem die biblischen
Urgeschichten (Gen 1-12) sind — dhnlich wie Méarchen — mehrdeutig.

So stand ich vor der Frage: Ist in Gen 2,18ff. eine Botschaft, die sowohl
schwule, lesbische als auch heterosexuelle Christinnen anspricht?

Mir ging wahrend meiner Vorbereitungszeit auf: Was allen Menschen
gemeinsam ist, ist die Sehnsucht geliebt zu werden, und dies zu erfahren in



330 Offene Werkstatt

einer gegliickten Begegnung oder Partnerschaft. Und schildert nicht genau
auch dies — in archetypischen Bildern — die Erzdhlung von der Erschaffung
der Gefdhrtin des Erdlings? Am Beispiel des Verhaltnisses der Geschlech-
ter entwirft der biblische Verfasser ein Bild dafiir, wie es zwischen allen
Menschen zugehen soll. In der Ubersetzung (Adam-Erdling ist eigentlich
geschlechtslos!) wird das Geschehen aus der Sicht des Mannes geschildert,
weil es in einer Zeit, da die Frau unterdriickt war, galt, die Rolle und Bedeu-
tung der Frau der Rolle und Bedeutung des Mannes gleichzusetzen. Umge-
kehrt war es nicht notwendig.

Der rein sprachlich bedingte Umstand, dass — in der Ubersetzung — die
Frau »erst nach« dem Mann erschaffen wurde, hat in dieser mythischen und
damit zeit-losen Erzéhlweise keine Bedeutung. Das zeitliche Nacheinander
ist ein Ergebnis menschlich begrenzter Erzdhltechnik und nicht eine innerli-
che Notwendigkeit vom Inhalt her. Die eigentliche Aussageabsicht, ndmlich
die Ebenbiirtigkeit und die Gleichwertigkeit der Geschlechter zu schildern,
unterstreicht gerade auch das — gerade von Frauen oft gescholtene, aber da-
bei m.E. oft missverstandene — Bild von der Rippe. In ihm sind zwei Aspek-
te vereint: der »der Seite«, was ausdriickt: Ebenbiirtigkeit, gleiche Stellung
(auch rein duBerlich); »vom selben Bein«, womit bildnerisch ausgedriickt
wird: das Wesen der Frau ist dasselbe menschliche Wesen wie das des Man-
nes (also gleiche Stellung auch von Innen her).

Die Hauptaussage dieser Stelle besteht demnach nicht darin zu klédren,
wie die Frau erschaffen wurde, sondern zu betonen und zu verkiinden: Der
Mensch findet sein wahres Wesen, zu seinem Gliick letztlich nicht aufgrund
eigener Bemiihungen und Leistungsanstrengungen, sondern weil Gott selbst
ihm/ihr hilft. Und die Frau, das so — aus dem Blickwinkel des Mannes — we-
sensverwandte und doch so ganz andere menschliche Wesen ist hier bildhaf-
ter Ausdruck bzw. Chiffre fiir das Ebenbiirtige und doch — Angst machende
— Fremde und ganz Andere, wie es in jeder echten Begegnung auf uns zu-
kommt.

Am Ende dieses Predigtprozesses stand fiir mich die Erfahrung:

Gerade mein Schwulsein liet mich das differenzierte Spektrum der kon-
kreten anwesenden Gottesdienstgemeinde wahrnehmen.

Und mein schwuler Blickwinkel fiihrte mich hin zu einer weiteren, um-
fassenderen, allgemein menschlich — giiltigen Auslegung dieser Bibelstelle,
die die — wohl auch exegetisch nicht haltbare — Engfiihrung als Begriindung
der Ehe aufhebt, eine Engflihrung, die schon nicht einmal allen heterosexu-
ellen Partnerschaften gerecht wird.

Gleichzeitig war es mir wichtig, der Gemeinde eine Auslegung anzubie-
ten, in der sich auch, aber eben wiederum nicht nur schwule und lesbische
Beziehungen wiederentdecken kdnnten.



Amo Bosl: Begegnung als Geschenk des Himmels 33

1. Das gefundene Gliick

Liebe Gemeinde!

»Das endlich ist Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch. «
So jubelt in der urzeitlichen Erzihlung der Mensch seinem menschlichen
Gegeniiber, der Frau, zu.

In ihrer jahrhundertelangen Wirkungsgeschichte wurde diese Stelle aus
der Schopfungserzihlung fast ausschlieBlich als Begriindung fir die Ehe be-
trachtet und dazu herangezogen. Das ist — im Blick auf die Ehe — nicht falsch.
Aber von der Botschaft der Urgeschichte her ist es zu einseitig. Denn unsere
Lesung erzahlt von der Notwendigkeit der Begegnung fiir einen jeden (1)
Menschen. Die Ehe ist dabei eine sehr intensive Form der Begegnung, aber
sie ist nicht die einzige. Auch der Mann kann zum Mann, und die Frau kann
zur Frau sagen: »Du bist Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem
Fleisch. «

Im Ersten Testament lesen wir die Worte Adams, des »Erdlings« noch of-
ters, und immer sind es Situationen menschlicher Begegnung.

»Du bist wirklich mein Bein und Fleisch«, so begriift Laban seinen kiinf-
tigen Schwiegersohn Jakob.

»Wir sind doch dein Fleisch und Bein.« So sprechen in Hebron alle Stim-
me Israels zum jungen David und erwihlen ihn danach zum Konig von
Juda.

»lhr seid mein Fleisch und Bein«, lasst wiederum spater Kénig David den
Altesten Judas ausrichten und verbiindet sich so mit ihnen.

So spricht in wechselnden Begegnungen der Mensch zum Mensch — nicht
nur der Mann zur Frau — die Worte der Verwandtschaft, ja der tiefsten Verbun-
denheit: »Du bist mein Fleisch und Bein. — Ihr seid mein Bein und Fleisch. «

2. Das Ubel der Einsamkeit

In unserer Erzahlung driickt Adam, der Mensch, mit seinem Ruf aus, dass
er sein wahres Gliick — und das ist die Erfiillung seines Mensch-Seins — ge-
funden hat. Und es steckt so viel Freude darin, weil sich in diesen Worten
die grofite menschliche Not auflést. Gerade diese gréfte Not des Menschen
wird am Anfang der Lesung, des liturgischen Textes des heutigen Sonntags,
benannt:

" O. Keel/S. Schroer, Schépfung. Biblische Theologien im Kontext altorientalischer
Religionen, Gottingen/Freiburg CH 2002, zit. nach: WeSTh 9 (4/2002), S. 383f.



332 Olfene Werkstatt

Sechsmal hatte es im Schopfungshymnus geheilen: »Es war gut.« Und
als Schlussakkord sogar: »Alles war sehr gut.« Aber eines ist nicht gut: das
Alleinsein, die Einsamkeit: »Es ist nicht gut, dass der Mensch allein bleibt.«

Das gilt — noch einmal sei es gesagt — zwischen Mann und Frau, aber
eben auch fir alle menschlichen Begegnungen, Beziehungen und Bindun-
gen. Das Alleinsein verwundet das Mensch-Sein!

Menschen, die ihren Partner oder ihre Partnerin verloren haben, kimpfen
mit dieser Not besonders, weil sie das Gliick der Zweisamkeit schon erfah-
ren haben, und jetzt missen sie ihr Leben ohne liebendes Gegeniiber und
Miteinander gestalten.

Menschen, die zu ihrer Liebe nicht stehen diirfen, wie es Schwulen und
Lesben vor allem in ihrer ersten Liebe meist kurz nach ihrem Coming-out
ergeht, oder wenn eine Liebe kulturelle Grenzen sprengt — sie werden mitten
in ihrem Verliebtsein von der Einsamkeit ausgehohlt, weil sie ihre Liebe auch
heute oft noch nicht 6ffentlich leben diirfen.

In unseren Seniorenheimen oder Pflegestationen ist es wohl eine der
grofiten Belastungen fiir das Personal und eine furchtbare Sorge fiir die dlte-
ren Menschen, dass sich das Ubel der Einsamkeit in diesen Raumen immer
mehr ausbreitet.

Und vielleicht kennen Sie selbst diese Erfahrung: Sogar mitten in einer
Menschenmenge kann man sich allein fithlen, weil Menschen nur voriiber-
streifen, aber sich nicht begegnen.

Ich denke: Niemand von uns hier will alleine sein. Schon im Mutterleib
leben wir davon, und ein ganzes Leben sehnen wir uns danach, geliebt zu
werden. Der Theologe Eugen Drewermann hat deshalb einmal von der
»Suchbewegung«* der Liebe gesprochen.

Von dieser Suchbewegung erzahlt auch die Lesung: Die Schonheit der
Schopfung, die Tiere, alles Lebendige kann dem Menschen gefallen; sie kon-
nen ihm gut tun. Aber erst der Mensch ist dem Menschen die wahre Gliicks-
quelle. Erst in der Begegnung wird der Mensch wahrhaft Mensch. Deshalb
ist — so glauben wir — in der Fiille der Zeit sogar Gott selber dem Mensch als
Mensch entgegengekommen.

Das Wesen, zu dem wir »Du« sagen konnen, der Mensch ist dem Men-
schen ein heil gesuchter Schatz, und nicht ein geftirchteter Wolf.

Darum tut es ja so weh, zuriickgewiesen oder enttduscht zu werden.
Deshalb schmerzt es so sehr, wenn wir einen liebenden Partner oder eine
Partnerin nicht finden.

2

*  Vgl. E. Drewermann, Die Botschaft der Frauen, Solothurn/Diisseldorf #1994.



Amo Bosl: Begegnung als Geschenk des Himmels 333

3. Drei Hindernisse fiir Begegnung

Beginnen aber dann hier nicht sehr grundstzliche Fragen?

Denn wenn der Mensch Begegnung braucht, um sich zu entfalten, wenn
die Liebe, die Sehnsucht nach dem Du, eine Urkraft im Menschen ist seit
Anbeginn, warum scheuen sich dann viele, eine ernsthafte Beziehung ein-
zugehen? Warum gibt es dann auch in vielen Ehen oft eher ein Nebenein-
ander als ein Miteinander? Untersuchungen haben ergeben, dass zwischen
deutschen Ehepaaren mehr geschwiegen als miteinander geredet wird. Und
allgemeiner gefragt: Warum tun wir uns immer wieder schwer, aufeinander
zuzugehen? Warum ist es so selten, dass wahre Begegnung geschieht — gera-
de auch in der Szene, wo man doch das Gefiihl haben konnte, dass »mann«
bzw. »frau« unter sich und unter seines- bzw. ihresgleichen ist?

Die Psychotherapeutinnen sagen uns: Weil jede Begegnung auch Angst
auslost. Sie ist gleichsam die dunkle Schwester unserer Sehnsucht, der Liebe.
Und diese Angst hat mehrere Schichten, je intensiver die Begegnung ist.

a) Die Angst vor der Fremden oder dem Anderen

Da ist die eine von sehr grundsitzlicher Natur: Begegnung geschieht zwar
im ebenbiirtigen Du. Aber dieses Du, so sehr wir es brauchen, — es steht uns
doch nie so nahe wie das Kind der Mutter. Es istimmer auch ganz anders als
wir selber. Die HI. Schrift driickt das in Gen 2 mit diesem — vordergriindig
widerspriichlichen — Vorgang aus: Die Frau, »die Menschin, ist zwar einer-
seits von der Seite Adams, »des Menschen, genommen, ihm also dhnlich,
ebenbiirtig, und doch fiihrt Gott sie dem Menschen zu.

Das Andere, das Fremde aber, oder besser: die Andere oder der Fremde
macht uns Menschen zuallererst und unmittelbar Angst. In den bewaffneten
Unruhen des Nahen Ostens, in den kriegerischen Konflikten in Afrika, in
der Hatz von Mitbiirgern allein mit fremdlindischem Aussehen oder weil
sie eine andere Sexualitat leben als die groRe Mehrheit. In antisemitischen
Anschldgen erleben wir, wie sich diese Angst vor dem Fremden fern und nah
austobt. Es ist eine Ur-Angst. Das heifst: Sie steckt immer schon in jedem
Menschen. Sinnvoll war sie wohl in einer Umwelt, in der nur die Naturgeset-
ze regierten am Anfang der menschlichen Entwicklungsgeschichte. In einer
humanen Gesellschaft miissen wir sie erst iiberwinden, bewaltigen, damit
Begegnung moglich wird.

b) Die Angst, verletzt zu werden

Eine zweite Schicht der Angst haben wir vielleicht schon selber konkreter
an uns erlebt: Denn sich auf einen Menschen einlassen, heilt auch, etwas
Eigenes, etwas Vertrautes hergeben miissen, so wie in der Bildersprache der
Lesung Gott dem Menschen eine Rippe entnimmt. Wir selber miissen uns



334 Offene Werkstatt

offnen fir den anderen oder fiir die andere, so wie Gott die Seite des Men-
schen 6ffnen musste, damit sich die beiden — Mensch und Menschin — be-
gegnen konnten.

Dann aber liegt in jeder Begegnung auch die Gefahr der Verwundung, so
wie — gleichsam als seitenverkehrtes Spiegelbild - Gott ja die Seite Adams
auch wieder heilen musste. Und nirgends verletzen sich Menschen so sehr
wie in Partnerschaften und Ehen. Darum schrecken viele davor zuriick.

Ist das nicht auch ein (eines unter mehreren, aber ein wichtiges) Kenn-
zeichen der schwulen Szene? Viele Abende habe ich selbst schon verlebt, an
denen kein Gesprach zustande kommen wollte. Ja, gerade Manner kénnen
anscheinend stundenlang stumm herumstehen, die Menge beobachtend,
sich an das Glas festklammernd.

Was mag dahinter stecken? Versteckt vielleicht die nach auBen zur Schau
gestellte Coolness nicht allzu oft eine — zum Teil unbewusste — Angst, etwas
von sich oder gar sich selbst preiszugeben und so verwundbar zu werden, in-
dem »mann« abschitzig betrachtet wird oder sich sogar einen Korb einfingt?
Mir scheint, die tUbertriebenen Masken des Maskulinen, wie wir sie in der
schwulen Szene gehauft finden, verdecken sehr oft die eigene Unsicherheit
des einzelnen und innerlich oft auch einsamen Mannes.

c) Die Angst, sich selbst zu verlieren

Und ein Drittes: So seltsam, ja widerspriichlich es klingen mag: In der lie-
benden (!) Begegnung wichst die Angst nochmals. Die Chanson-Singerin
Georgette Dee hat in ihrem Programm »Kupfermond« hier in Miinchen iiber
diesen Zusammenhang nachgedacht. Sie meinte: »Wissenschaftler haben
festgestellt, dass die Grundbewegung, die unmittelbar im Menschen Angst
aus|ost, das Fallen ist, weil da der Mensch vollig unfahig ist zu einer Gegen-
bewegung. Ahnlich ist es mit der Liebe: Wenn unser Herz brennt, kénnen
wir nichts dagegen tun, wir fallen einfach in die Liebe hinein. Die englische
Sprache bringt das treffend auf den Punkt: »falling in love«. Und gegen die-
ses Fallen konnen wir uns auch nicht wehren. Deshalb l6st Liebe so viele
Angste aus — in uns selber und im anderen. « — soweit Georgette Dee.

Mir scheint daher: Es braucht eine groRe innere, gottdhnliche Kraft, die-
se Angst zu iiberwinden. Auch dies steckt fiir mich in dem biblischen Satz:
»Gott selber fiihrt dem Mensch die Frau — sein menschliches Gegeniiber,
Ebenbild und Andersein zugleich — zu.« Die HI. Schrift glaubt: Letztlich ist
es Gott selber, der dem Menschen die Erfillung in menschlicher Begegnung
schenkt. Gott ist es, der dem Menschen einen Menschen zufiihrt und an die
Seite stellt. So ist gegliickte Begegnung und Beziehung nie nur unsere eigene
Leistung. Das driicken auch wir in unserer Sprache aus, wenn wir manchmal
von »géttlicher Fligung« sprechen, wenn in einer gelungenen Begegnung das
Unglaubliche, das menschlich Nicht-Fassbare geschieht, dass zwischen zwei



Amo Bosl: Begegnung als Geschenk des Himmels 335

Menschen die Angst keine Macht hat, dass zwei Menschen Offenheit und
Vertrautheit erleben und sich gegenseitig schenken.

Gegliickte Begegnung geschieht angst-los. Die Bibel fasst das in die Wor-
te: »Sie waren nackt und schamten sich nicht voreinander.« Eine bildhafte
Umschreibung ist das dafir, dass da groRe Offenheit und ein tiefes Vertraut-
sein herrscht zwischen dem menschlichen Ur-Paar, zwischen Eva und Adam,
dem »Erdling« und der »Mutter alles Lebendigenc.

4. Der Mensch wird erst Mensch durch Begegnung

Wir merken wohl: Obwohl wir uns echte Begegnung wiinschen, miissen
wir erst fahig werden dazu. Obwohl in uns allen die Sehnsucht nach Liebe
brennt, miissen wir immer wieder reif werden, sie zu geben und zu emp-
fangen. Deshalb — das Bild des Schlafes in der Lesung deutet es an - liegt es
oft wie eine tiefe Betaubung auf unserem Leben, bis wir ein liebendes Du
gefunden haben.

Wenn wir aber einem Du begegnet sind, dann wird unser Leben reich
und bunt, ja im Grund erst wahres Leben. Darum wird Adam spater der
Frau auch den Namen »Eva« — Leben — geben: Sie ist auch Leben fiir ihn! Im
hochsten Gliick menschlicher Begegnung, in der Liebe, tun sich uns neue
Lebensraume auf, von denen wir vorher keine Ahnung hatten. Dann spliren
wir eine unbdndige Kraft, unser Leben neu zu gestalten, wie wir es uns sel-
ber vielleicht nicht zugetraut hitten. Die Bibel beschreibt diesen Aufbruch in
ein neues Leben, den wir in der Liebe verspiiren — also gleichsam die Entde-
ckung unseres wahren Lebens, die Menschwerdung unseres eigenen Lebens
- mit dem Hinweis, dass das liebende Paar den Lebensraum der Eltern ver-
lasst und sich seine eigene Welt aufbaut.

In allen unseren alltaglichen Begegnungen, im héchsten MaR freilich im
Lieben und Geliebt-Werden erfahren wir Entfaltung, Bereicherung unseres
Lebens. So ist das Wort des jiidischen Philosophen Martin Buber wohl wahr:
»Alles wirkliche Leben ist Begegnung.« Mit der Lesung diirfen wir sein Wort
aber auch umgekehrt lesen: »Erst jede echte Begegnung ist wirkliches Le-
ben.«

Arno Bosl, Jahrgang 1961, Studium der Katholischen Theologie und der Sozialarbeit,
ist zur Zeit in der Sozialpadagogischen Lernhilfe mit Hauptschiilerinnen titig. Sein
besonderes Anliegen ist die geschlechtsspezifische Arbeit mit Jungen und Mannern,
in der er sich seit 1994 engagiert. Zuletzt schrieb er in WeSTh 8 (4/2002) »Vom guten
Geschmack Gottesc.

Korrespondenzadresse: Alpenstr. 18, D-81541 Miinchen, E-Mail: arbor61@web.de.



336

QueerVerweise

] -|
L Rata

er Midrasch, wie er auch im

Talmud und im Neuen Testa-
ment an vielen Stellen vorkommt,
ist eine knappe Auseinandersetzung
mit biblischen Worten und Versen,
deren Leerstellen und Widerspriiche
aus einer subjektiv-zeitgendssischen
Perspektive heraus aufgefiillt werden.
Der »Schwule Midrasch« will keine
wissenschaftliche Exegese sein, son-
dern versucht, ratselhafte Stellen zu
kldren und dabei die Frommigkeit
von Schwulen zu sensibilisieren.

#8

»*Die Israeliten aber waren an jenem
Tag in Bedrdngnis geraten. Darum
stellte Saul das Volk unter einen Fluch
und sagte: Verflucht sei jeder, der vor
dem Abend etwas isst, bevor ich mich
an meinen Ffeinden gerdcht habe.
Das Volk nahm also bis zum Abend
keine Nahrung zu sich. **Nun gab es
in jener ganzen Gegend viele Bienen-
nester, so dass Honig auf freiem Feld
zu finden war. °Als das Volk zu den
Waben kam und sah, dass Honig aus

Queer

Verweise

Schwuler Midrasch

ihnen herausfloss, streckte niemand
seine Hand aus, um etwas davon zu
nehmen. Denn das Volk fiirchtete den
Schwur (Sauls). “Jonatan aber hatte
nicht gehdrt, wie sein Vater das Volk
beschwor. Er tauchte den Stock, den
er in der Hand hielt, mit der Spitze
in eine Honigwabe und fihrte den
Honig mit der Hand zum Mund. Da
leuchteten seine Augen wieder. **Einer
aus dem Volk aber sagte: Dein Vater
hat das Volk mit einem Eid beschwo-
ren und gesagt: Verflucht sei jeder, der
heute etwas isst. Das Volk war aber
erschopft. **Jonatan erwiderte: Mein
Vater stiirzt das Land ins Ungliick.
Seht nur, meine Augen leuchten, weil
ich ein bisschen von diesem Honig
gegessen habe. *°Ja, hitte das Volk
heute von der Beute, die es gemacht
hat, ordentlich gegessen! Dann ware
die Niederlage der Philister noch gré-
Ber geworden. *'Die Israeliten schlu-
gen an diesem Tag die Philister (im
ganzen Gebiet) zwischen Michmas
und Ajalon, das Volk aber war sehr
erschopft. Deshalb sturzte sich das
Volk auf die Beute (...).

*Darauf sagte Saul: Alle Anfiihrer des
Volkes, kommt her und forscht nach,



Schwuler Midrasch

wodurch diese Siinde heute zustande
gekommen ist. **So wahr der Herr,
der Retter Israels, lebt: Selbst wenn
es sich um meinen Sohn Jonatan han-
deln wiirde — er muss sterben. Doch
niemand aus dem Volk antwortete.
(...) ¥Das lLos fiel auf Jonatan. ¥Da
sagte Saul zu Jonatan: Sag mir, was
hast du getan? Jonatan bekannte es
ihm und sagte: Ich habe mit der Spit-
ze des Stockes, den ich in der Hand
hatte, ein wenig Honig genommen
und davon versucht. Ich bin bereit zu
sterben. *Saul erwiderte: Gott moge
mir dies und das antun — Jonatan, du
musst sterben. ** Aber das Volk sagte
zu Saul: Soll Jonatan sterben, der so
viel fiir die Rettung Israels getan hat?
Das darf nicht sein! So wahr der Herr
lebt: Ihm soll kein Haar gekriimmt
werden. Denn nur mit Gottes Hil-
fe hat er heute diese Tat vollbracht.
So befreite das Volk Jonatan und er
brauchte nicht zu sterben.« (1 Sam
14,24-32.38f.42-45)

Um eines héheren Zieles willen, fiir
den Sieg Uber die Philister, verlangt
Saul von seinen Leuten Askese. Er
verhdangt einen Fluch und verlangt,
dass er um jeden Preis eingehalten
werde. Ein Fluch ist eine heilige An-
gelegenheit, weil letztlich Gott dafiir
verantwortlich ist, seine Ubertretung
zu ahnden. So glaubt Saul, so glaubt
das Volk. Das ganze Volk ist einge-
schiichtert; es halt sich an das Gebot
und verzichtet.

Jonatan, der von diesem herr-
schaftlichen Erlass nichts gehort hat,
verschafft sich mit der Spitze seines
Stockes eine siife Lust. Er hat das
Land gefunden, wo Milch und Honig

337

flieBen. Seine Augen leuchten; er ist
befriedigt, und das strahlt aus.

Als einer aus dem Volk ihm den
Fluch vor Augen fiihrt, den sein Vater
Saul verhdngt hat, wischt Jonatan die
Bedenken vom Tisch: Warum soll ein
Volk, das vor Hunger erschopft ist,
nicht essen und gliicklich sein dirfen?
Der Verzicht hat keinen Sinn.

Das Volk nimmt sich Jonatan zum
Vorbild, indem es ebenfalls seinen
Hunger durch die Beute stillt. Die Lust
siegt liber das Verbot. Doch damit
stehen alle unter dem Fluch, den der
Konig ausgesprochen hat.

Saul will wissen, wer dafiir verant-
wortlich ist, dass keiner sein Gebot
respektiert hat. Das Los ergibt: Die
Schuld liegt bei Jonatan. Der ist bereit,
fur das unwissentlich begangene Ver-
gehen gegen ein sinnloses Gebot die
Todesstrafe auf sich zu nehmen. Saul
stellt die Vollstreckung der Strafe iber
das Leben seines Sohnes. Er beugt
sich dem Automatismus seines eige-
nen Fluchs. Der Anstifter zur Askese
kennt keine Gnade, denn er meint
Gottes Willen gehorchen zu miissen.

Das Volk besitzt mehr Milde und
Weisheit als der Konig. Es fallt sein
theologisches Urteil selbst: Sakrale
Konsequenz, die in Unbarmherzigkeit
mindet und jegliches Gliick erstickt,
rettet niemanden. Gott ist vielmehr
auf der Seite derer, die sich selbst und
anderen etwas gonnen konnen. Des-
halb befreit das Volk am Ende den, der
den Sinn seiner Lust anerkannt hat.

Seliger sensus fidelium, steh auch
uns bei gegen Hierarchen, die mit al-
ler Macht sinnlose Askese einfordern!

Michael Brinkschréder



338

QuueerVerweise

kurz & gut,
Wilhelm. ..

. waren in Goethes berihmtem
Roman die einleitenden Worte
Werthers an seinen (Brief-) Freund,
um ihm klipp und klar von seiner
Liebe zu berichten. Ebenso soll diese
Rubrik allen die Moglichkeit geben,
sich klipp und klar mit Kommenta-
ren, Fragen und kurzen Berichten
zu Wort zu melden — wenn man
z.B. keine Zeit hat fur ausfiihrlichere
Abhandlungen, aber dennoch nicht
schweigen will.

Siid : Nord =
Hetero : Schwul?!

Eine stattliche Zahl afrikanischer Bi-
schofe und Politiker scheinen sich
auf ein simples Interpretationssche-
ma eingeschworen zu haben, indem
sie drei Probleme undifferenziert in
einen einzigen Zusammenhang set-
zen: Nord-Stud-Konflikt, Rassismus
und Homosexualitit. Letztere wird
als Importware westlicher Dekadenz
interpretiert. Arnd Biinker hat hier-
auf in WeSTh 2/2003, S.147 bereits
hingewiesen. Wie recht er damit hat,

ist nun abermals deutlich geworden
anldsslich der Weihe des »beken-
nenden« schwulen anglikanischen
Bischofs Gene Robinson. Der nige-
rianische Erzbischof Peter Akinola
bezeichnete die Berufung Robinsons
als einen »satanischen Angriff auf
die Kirche Gottes« (SZ 4.11.03). Ho-
mosexualitat wird als Perversion der
Weilten angesehen. Dieser Perversi-
on wird die Uberzeugung entgegen-
gehalten, dass Schwarze von Natur
aus dazu nicht fahig sind. So fiihrte
es Reverend Christopher Mtikila aus
Tansania fur die aktuelle Ausgabe
der BBC-Vierteljahreszeitschrift Fo-
cus on Africa aus. In den vergange-
nen Jahren sind in Afrika Tausende
von christlichen Sekten entstanden,
die mit den groen Kirchen nichts
zu tun haben wollen, weil diese
zu sehr von den Vorstellungen und
Vorschriften der Weilken gepragt
seien. Hier vermischen sich also
die drei Themenbereiche Nord-Sud,
Weill-Schwarz und Schwul-Hetero
in einen einzigen »homophob-anti-
westlichen Komplex« schwarzer
Hardliner. Es handelt sich hierbei
keineswegs um billige Rhetorik, son-
dern um einen Reflex von Realitat:
Keiner wird auf dem afrikanischen
Kontinent so verfolgt und gedchtet
wie ein Homosexueller. Explizite
»schwule Theologie« konnen sich
vorerst wohl tatsichlich nur wir
leisten — jedoch auch in »Stellvertre-
tung« unserer afrikanischen Briider.
Eine »SUD«-Nummer der WERKSTATT
ist deshalb tberfallig.

Angelus Bavaricus



kurz & gut

Querelle

confessionelle
Lieber Wolfgang,

in Deinen »Bekenntnisse(n) — nach
zehn Jahren >schwule(r) Theologie««
beklagst Du »die Tendenz zur (r6-
misch-katholischen) Klerikalisierung
Schwuler Theologie«. Du beziehst
Dich dabei vor allem auf Erfahrun-
gen, die Du in und mit der Queer-
Gemeinde in Miinchen gemacht
hast, wo Du Dich durch eine Orien-
tierung an liturgischer »Richtigkeit«
und »Giiltigkeit« ausgegrenzt fiihlst.
Diese Kritik kann ich nachvollziehen
und teilen. Ich bitte aber auch um
Verstandnis und Geduld, denn die
Unsicherheit in 6kumenischer Hin-
sicht ist wenigstens partiell dem Um-
stand geschuldet, dass die Anerken-
nung des »Gottesdienstes fiir Lesben,
Schwule und Queers ...« durch die
Kirchenleitung extrem prekar ist und
einen schwierigen Balanceakt iiber
eine lange Distanz erfordert. Ein un-
bedachter Schritt und der Seiltinzer
stlrzt ab; der Schaden wire nicht
wieder gutzumachen. Nicht zuletzt
die nervise Distanzierung des Or-
dinariats wegen der Beteiligung der
Queer-Gemeinde am ékumenischen
CSD-Gottesdienst in Miinchen hat
gezeigt, wie vermint das Geldnde
bei den Themen Homosexualitit
und Okumene derzeit in der katholi-
schen Kirche ist. Dein Arger iiber die
Ausgrenzung durch das katholische
Sakramentsverstindnis besteht na-
tirlich trotzdem zurecht.

339

Weniger Verstindnis habe ich
jedoch dafiir, dass Du eine Tendenz
zur Klerikalisierung auch in der
WERKSTATT ausmachst. Du beziehst
Dich auf insgesamt fiinf Hefte: zwei
zur Homophobie, zwei zu den Got-
tesdienstgemeinden und eins zu
den schwulen Ordensleuten. Mir ist
nicht klar, wie Du zu dieser Diagno-
se gekommen bist. Die beiden Hefte
zum Theme »Gemeinde«, ndmlich
»Schwule, Lesben und ihre Gemein-
den« (WeSTh 3/1999) sowie »Com-
munio Sanctorum - Kirche und
Queer Community« (WeSTh 1/2003)
sind in Skumenischer Perspektive
sehr ausgeglichen. Eine Zentrierung
auf eine klerikale Theologie vermag
ich auch in den Beitrigen aus katho-
lischer Perspektive nicht zu erken-
nen. Das Gleiche gilt fir »Das Ge-
sicht der Homophobie«. Auch wenn
hier die Anzahl katholischer Autoren
bzw. Themen in der Tat Gberwiegt,
so ist Homophobie doch prinzipiell
auch ein Thema der evangelischen
Kirchen, das spatestens durch die
bayerische Landessynode wieder auf
die Tagesordnung kommt. Von den
finf Heften haben nur zwei einen
Themenschwerpunkt, der sich spe-
zifisch mit der katholischen Kirche
auseinandersetzt, namlich das Heft
tiber »Schwule Ordensleute« (3/
2002) sowie »Abgekanzelt! Repes-
sive Antworten auf dem Priifstand«
(WeSTh 4/2002). Beide sind direkt
hintereinander erschienen und set-
zen daher in der Tat einen deutli-
chen katholischen Akzent. Aber ist
»katholisch« = »Klerikalisierung«?

In dem Heft liber schwule Or
densleute sind in erster Linie »Be-
troffene« selbst zu Wort gekommen.



340

Selbstverstandlich thematisieren
darin vor allem Kleriker ihre eigene
Existenz. Dass sie trotz ihrer schwu-
len Perspektive eine klerikale Theo-
logie zum Ausdruck gebracht haben,
war in der Tat vielfach augenfallig.
Prinzipiell sollte aber auch sie in
der WerksTATT Platz haben. Das Heft
hatte jedoch das vorrangige Ziel,
die Tabuisierung von Schwulen in
Klostern und Ordensgemeinschaf-
ten zu liberwinden. Dieses wichtige
emanzipatorische Anliegen an sich
schon als »Klerikalisierung« zu dis-
kreditieren, wiirde effektiv bedeuten,
mit den Michten des Verschweigens
in der katholischen Kirche zu kolla-
barieren.

Auch fur die Analysen des »re-
pressiven Schubs« in der katholi-
schen Kirche gilt, dass die kritische
Analyse klerikaler (in diesem Falle
vorwiegend: bischoflicher) Papiere
noch lange keine »Klerikalisierung
Schwuler  Theologie«  bedeutet.
Dieser Unterschied mag aus einer
protestantischen  Aulenperspektive
vielleicht unbedeutend erscheinen,
aber wenn die mithsam artikulierte
Kritik an klerikaler Homophobie (bei
gleichzeitiger Solidaritdt mit schwu-
len Priestern) als »Tendenz zur (ro-
misch-katholischen) Klerikalisierung
Schwuler Theologie« eingeebnet
wird, dann wird — sollte dies nach-
haltig geschehen — diese Okumene
fur die Anliegen einer schwulen Be-
freiungstheologie im katholischen
Kontext zu einem Hemmschuh.

Mit Deiner Diagnose der »Kleri-
kalisierung« unterldufst Du tbrigens
im Hinblick auf das konfessionelle
Miteinander, was Du selbst einfor-

QueerVerweise

derst, namlich »die Differenzen von
Lebenskontexten (zu) achten« und
»Regeln der Kommunikation (und
der Lektire)« zu befolgen. Deine
»Bekenntnisse«x dekonstruieren sich
dadurch selbst, dass sie weder die
Differenzen im katholischen Kontext
achten noch die Differenzen zwi-
schen den Konfessionen. Letztere
werden dort zugunsten von »unse-
rer christlichen Tradition« (S. 154)
ausgeblendet werden, wo Du zeigst,
wie man mit der eigenen Tradition
srichtige umgeht und sie gewisser-
malen »giiltig« refiguriert. Ist hier
nicht einfach an die Stelle der litur-
gischen eine theologische »Richtig-
keit« und »Glltigkeit« getreten? Und
stellt umgekehrt die Thematisierung
der Existenz von schwulen Klerikern
etwa keine Refigurierung der Traditi-
on dar? Die Existenz von Klerikern
im Kontext der katholischen Kirche
ist eine Tatsache; die neue Qualitat
in der theologischen Reflexion von
und mit schwulen Priestern und
Ordensleuten, das kritische Nach-
denken iber ihre Rolle betrachte
ich deshalb als einen Gewinn an
Kontextualitit und einen Fortschritt
in der schwulen Theologie.

Zum Schluss mochte ich noch ei-
nen Punkt klarstellen, wo in Deinem
Beitrag nicht ganz deutlich wird,
was meine Position ist: Ich bestrei-
te namlich »die Relevanz jeglicher
sozialen Identitdts-Aussage« (S. 149)
keineswegs, schon gar nicht in die-
ser Totalitat. Gleichwohl bin ich der
Ansicht, dass eine schwule Identitit
(dhnlich wie eine konfessionelle
Identitat) kritisch-theologisch darauf-
hin gepriift werden muss, ob sie die
Solidaritat mit starker Ausgegrenzten



kurz & gut

oder notwendige politische Biindnis-
se verhindert. Schwule Identitit ist
wichtig, aber keine heilige Kuh.

Michael Brinkschréder

Hic Rhodos, hic saltal

Kurz und gut, lieber Arnd Biinker,
Norbert Reck und Wolfgang Schiir-
ger!

In der letzten WerksTATT(-Jubili-
ums-)Nummer hat jeder von Euch
seine Kritik gelibt und Postulate an
die Schwule Theologie und The-
ologen gestellt. Wolfgang beklagt
eine »Tendenz zur (romisch-katho-
lischen) Klerikalisierung Schwuler
Theologie«; Norbert erhebt den Vor-
wurf der Partizipation an einer Do-
minanzkultur, die Korper, Schmerz
und Leid ausblendet und letztlich
iiberhaupt keine Identitat(en) mehr
erkennen lasst. Arnd schlieBlich
sieht die Schwule Theologie wie
eine langweilige Dame, narzisstisch
und beliebig, im Erste-Welt-Kontext
versumpft, blind fiir andere Kontexte
und weiterreichende Fragestellun-
gen, z.B. global-6konomischer Art.
Wie sehr kann mann sich da nur
wiinschen, dass sich doch endlich
Autoren finden mogen, die diese
Missstinde nicht nur SEHEN und
dariber URTEILEN, sondern zum
HANDELN schreiten, indem sie Bei-
trage liefern. Genau daran mangelt
es aber! Warum?

3

Ich vermute dahinter eine Struk-
tur: Zum einen scheinen unsere lu-
therischen, reformierten und unier-
ten Kollegen ganz in ihren Pfarr-
amtern, schwulen Konventen und
landeskirchlichen Aktivititen »auf-
gehoben« zu sein (Hegel grift!). In
der EKD aufgehoben, bleibt fiir un-
sere Okumenische Dialogzeitschrift
kaum mehr Zeit (und auch kein Be-
diirfnis?). Zum andern scheinen die
Produktionsbedingungen schwuler
Theologie (und angrenzender Ver-
mittlungswissenschaften?) etwas an-
ders strukturiert zu sein als z.B. die
der feministischen Theologie, die
sich iiber »Genderforschung« oder
spezifische Frauenlehrstiihle eine
Lobbystruktur geschaffen haben, die
eine frohliche Wissenschaft ermog-
licht. Wo aber siedelt sich ein (katho-
lischer) schwuler Theologe struktu-
rell und 6konomisch an? In anderen
fachspezifischen oder unfachspezi-
fischen Bereichen, wo er sich seine
Brotchen verdienen kann! Wenn er
dann was Anndherndes zum Thema
verdffentlicht, macht er das nicht in
der WerksTATT, sondern in einer an-
deren Zeitschrift, die ihm wenigstens
ein paar Euros in die Tasche bringt.
Oder er hat aufgrund seines dkono-
mischen Existenzkampfes schlicht-
weg keine Zeit, sein Wissen (z.B.
tiber Dominanzkultur oder &kono-
misch-globale Zusammenhange) fiir
die WerksTATT aufzubereiten. Wenn
ich diejenigen anschaue, die ich
personlich kenne und die fiir solche
Beitrdage in Frage kommen, dann ist
das wenigstens so. Mag sein, dass es
andere gibt, die iiber jene Infrastruk-
tur verfiigen, die man braucht, um
solide Beitrage zu produzieren, wel-



342

che sich schlielllich sogar noch an
den Malistaben von »Wissenschaft-
lichkeit« messen lassen. Zumindest
diese waren dann gefragt, damit die
WERkSTATT im Sinne Eurer Postulate
vorankommt. Also, auf geht’s! Hic
Rhodos, hic salta!

Angelus Bavaricus

Weise Viter

Beim Lesen in der »Weisung der Va-
ter«, den »Apophtegmata Patrumc
stief ich auf folgende Begegeben-
heit, die (ber Abbas Johannes, den
Perser, berichtet wird:

»Es kam einmal ein Knabe, da-
mit er von der Besessenheit geheilt
werde. Die Brider brachten ihn in
das Koinobium des Agypters. Der
Alte kam heraus und sah, wie der
Bruder mit dem Knaben siindigte. Er
verurteilte ihn jedoch nicht, sondern
sagte: >Wenn Gott, der sie gebildet
hat, sie nicht mit Feuer verbrennt,
wer bin ich, dass ich sie tadle?«« (Ty-
ciak, Julius, Nyssen Wilhelm (Hg.),
Sophia. Quellen 6stlicher Theologie.
Band 6. Weisung der Viter. Apoph-
tegmata Patrum, auch Gerontikon
oder Alphabeticum genannt, Frei-
burg i.B. 1965, 142.)

Diese Geschichte scheint mir
wert, dartiber ein paar Gedanken
zu Papier zu bringen. Die Antwort
des Johannes spricht eigentlich fiir
sich, doch was macht sie fiir mich
(uns) so wichtig? Sie macht deutlich,

QueerVerweise

dass es keinem Menschen zusteht,
liber einen anderen zu urteilen und
tiber dessen »Siinde« zu befinden.
Die Wiistenvater und Wiistenmiitter,
letztere werden oft von der katholi-
sche Kirche »unterschlagen«, waren
Therapeuten, geistliche Begleiter,
sie waren Geisttrager. Sie waren of-
fen fur die Note derer, die zu ihnen
kamen, weil sie sich in der Wiste,
in der Einsamkeit, zutiefst sich selbst
und Gott stellten. Von daher scheint
mir die Reaktion des Johannes umso
schwerer ins Gewicht zu fallen, denn
er ist nicht irgendein »Gottloserc,
sondern ein Wistenmonch, der ein
Leben lang versucht, sich auf Gott
auszurichten. Wenn in der Kirche
oft so lieblos und hart gegen gleich-
geschlechtlich liebende Menschen
geurteilt wird, konnte diese kleine
Episode vielleicht entgegengehalten
werden. Mir macht sie Mut, denn sie
zeigt mir, dass Menschen, die sich
auf Wesentliches besinnen, d.h. ihr
Leben auf Gott ausrichten, und da-
durch wirklich zum Leben kommen,
einen anderen, weiteren Horizont
erhalten. Die hingegen, die nur auf
die Gesetze, die Vorschriften und
Dogmen starren, sind im Grunde tot
fiir die Weite und die Offenheit Got-
tes und haben damit auch fir sich
keine Hoffnung mehr. Und deshalb
konnen sie auch den anderen Hoff-
nung und Freude nicht génnen.

Pauli



BiicherRegal

Biicher

Regal

Beim theologischen
Aids-Test versagt

Elizabeth Stuart

Gay and Lesbian Theologies.
Repetitions with Critical
Differences, Hampshire (GB)/
Burlington (USA): Ashgate 2003,
125 Seiten, ca. 28 € (Paperback),
ca. 68 € (Hardcover).

Unmittelbar nachdem die Werkstarr
auf zehn Jahre schwule Theologie zu-
riickgeblickt hat, verdffentlichte die
britische Theologin Elizabeth Stuart
die erste Geschichte der schwulen
und lesbischen Theologien im angel-
sachsichen Raum. Die katholische
Professorin, die den WEerksTaTT-Le-
serlnnen bereits aus dem Queer-
Britannia-Heft (3/2000) bekannt ist,
behandelt bereits einen Zeitraum von
knapp dreiig Jahren. Stuart ordnet
die Beitrage zur schwulen und les-
bischen Theologie drei Paradigmen
zu: Liberale Theologie, Befreiungs-

343

theologien und postmoderne/Queer
Theologien. Mit Hilfe dieser Typo-
logie zeigt sie auf, wie die Starken
und Schwidchen in der schwulen
und lesbischen Theologie schon von
ubergreifenden theologischen Para-
digmen her vorgezeichnet sind. Das
neoorthodoxe Paradigma, das in Ge-
stalt der Flikkertheologie von Rinse
Reeling Brouwer in den Niederlan-
den und Deutschland eine groRe
Rolle gespielt hat, lasst sie dagegen
aulber Betracht, da es in den USA und
GrofSbritannien keine relevanten Spu-
ren hinterlassen hat. Abgesehen von
den theologischen Paradigmen achtet
Stuart bei ihrem Durchgang auch dar-
auf, welche politischen Modelle und
welche theoretischen Schemata aus
der Homosexualititsforschung in die
Theologie eingeflossen sind.

Die liberale schwule Theologie,
die in den 70er und 80er Jahre in
Reaktion auf das gay liberation mo-
vement entstanden ist, beruft sich in
ihrer Argumentation darauf, dass die
Homosexualitét eine neue Erfahrung
darstellt, welche die traditionelle The-



344

ologie zu radikalen Veranderungen
herausfordert. Systematischer Ansatz-
punkt fiir den liberalen Typ schwuler
Theologie ist das Selbst; ihr Haupt-
vertreter John McNeill etwa knipft
eng an Selbsterfahrung und Psycho-
therapie an: die Stigmatisierung der
Homosexuellen wird in ein »gay is
good« umgewertet. Nach Malgabe
des authentischen schwulen Selbst,
das als Kontaktpunkt fiir die Liebe
Gottes betrachtet wird, ergeht das kri-
tische Urteil der gay liberal iiber die
bisherige Theologie. Stuart schlieft
sich dem verbreiteten Vorwurf ge-
gentuiber der liberalen Theologie an,
einem Narzissmus des westlichen
Mittelklasse-Selbst zu huldigen. Auch
in der schwulen Theologie dieser
Provenienz, so ihre Kritik, verhalte es
sich nicht anders: Sie miisse das Se-
xuelle idolisieren, um tberhaupt die
Vorstellung eines stabilen schwulen
Selbst zu erzeugen.

Aus einer Wende vom schwulen
Selbst zur Erfahrung der Unterdrii-
ckung ging dann in den spiten 80er
Jahren die schwule Befreiungstheo-
logie hervor. Reprisentativ sind da-
fur die Theologen Clark, Comstock,
Cleaver und Spencer, die freilich
zugleich stark von der Prozesstheo-
logie beeinflusst sind. Sie richten sich
nicht mehr mit einer apologetischen
Zielsetzung an ein heterosexuelles
Mehrheitspublikum, sondern beja-
hen die kulturelle und sexuelle Diffe-
renz und sprechen prophetisch vom
Rand der Gesellschaft her. Der befrei-
ungstheologische Typ der schwulen
Theologie begreift sich — symbolisiert
im Exodus — als fortdauernde Suchbe-
wegung, die primdr anthropologisch
und ethisch ausgerichtet ist. Wie Stu-

QueerVerweise

art bemdngelt, setzt jedoch auch die
schwule Befreiungstheologie einen
Begriff von schwuler Identitit voraus,
der die Einsichten des Konstruktivis-
mus nur unvollkommen rezipiert.
Unkritisch identifiziere sie Sexualitit
und Wahrheit miteinander. Auch die
dichotomische Trennung zwischen
Unterdriickern und Unterdriickten sei
angesichts der Macht von schwulen
Klerikern in der Kirche einerseits und
des kulturgeschichtlichen Beitrags der
Kirche zur Homoerotik andererseits
viel zu simpel gestrickt.

Angefiihrt von Carter Heyward
haben sich leshische Theologinnen
parallel dazu vor allem Themen wie
Erotik, Freundschaft und Leidenschaft
zugewandt. Es geht ihnen darum, die
positive Energie aus gerechten Bezie-
hungen und die dynamischen Erfah-
rungen im sozialen Nahbereich the-
ologisch zu wiirdigen. Bekannt ge-
worden ist dabei vor allem Heywards
immanentistische Interpretation von
Gott als »Macht-in-Beziehunge«. So-
wohl bei Heyward als auch bei Mary
Hunt zeige sich jedoch - so Stuart,
die sich selbst von dieser Kritik nicht
ganz ausnimmt —, dass erfahrungsba-
sierte Theologie haufig aufhore, iber-
haupt noch Theologie zu sein.

Im Herzen des Buches unterzieht
Elizabeth Stuart dann die schwu-
le und lesbische Theologie einem
»Aids-Test« ganz eigener Art. Sie geht
von der empirischen Erkenntnis aus,
dass todgeweihte Aids-Kranke ganz
klare, positive Vorstellungen davon
haben, was das Jenseits fiir sie be-
reithdlt. Diesem Glauben kénnten,
so Stuart, schwule und lesbische The-
ologien nur gerecht werden, wenn sie



BiicherRegal

die traditionelle Theologie nicht vom
allumfassenden Konstruktivismus
zermalmen lieffen, sondern daran
festhielten, dass Christinnen Gewiss-
heiten Uber das Jenseits der Zeit ha-
ben, die einen ontologischen Charak-
ter hdtten. Sie fragt deshalb: Haben
schwule und leshische Theologien
auch noch im Angesicht des Todes
etwas zu sagen? Welche Hoffnung
halten sie insbesondere fiir jemanden
bereit, der an Aids erkrankt ist und
seinem baldigen Tod ins Auge blickt?
Schwule und lesbische Theologien —
so lautet ihr Fazit — hatten bei diesem
Aids-Test versagt, weil sie sich als li-
berale, feministische oder Befreiungs-
theologien unkritisch den Pramissen
der Moderne unterworfen und die
Jenseitshoffnung in Ethik, Selbstver-
wirklichung oder Befreiung aufgeldst
hatten. Nur bei John McNeill findet
sie relevante Aspekte einer eschato-
logischen Auferstehungshoffnung, die
sie jedoch als Relikte eines traditio-
nellen Katholizismus erklart.

Angesichts dieser Grundsatzkri-
tik setzt Stuart in der zweiten Halfte
des Buches ihre Hoffnung auf die
Queer Theology. Die Wasserschei-
de zwischen der schwul-lesbischen
und der queer Theologie markiert fir
sie das immer noch sehr lesenswer-
te Buch des Ex-Jesuiten Robert Goss
»Jesus Acted Up«. »Queer« ist bei
Goss in erster Linie ein politischer
Begriff, kein identitdtskritischer: Jesus
ist queer, weil er sich voller Wut bei
zahlreichen Grenziiberschreitungen
gegen soziale Ausgrenzungen in sei-
ner Welt zur Wehr gesetzt hat. Stuart
rdumt ein, dass das Buch ebenso gut
als eine schwul-lesbische Befrei-
ungstheologie lesbar ist, die auf der

345

Methodologie von Foucault basiert.
Auch fiir Goss gelten dabei die zwei
Hauptvorwiirfe, die Stuart gegenii-
ber schwulen und leshisch-feminis-
tischen Theologien erhebt, namlich
erstens die Annahme einer sexuell
fundierten Identitdt, die gegeniiber
historisch-konstruktivistischer  Kritik
nicht haltbar ist, und zweitens der
Mangel an theologisch ausgewiese-
ner Transzendenz, die eine Hoffnung
begriinden kann, die tber den Tod
hinausreicht.

Stuart ldsst ihre Entwicklungsge-
schichte der schwul-lesbischen The-
ologien in einer Version von Queer
Theologie minden, die nicht mehr
auf der Vorstellung einer schwulen
oder lesbischen Identitit basiert,
Dabei stiitzt sie sich u. a. auf Mi-
chael Vasey und Kathy Rudy. Beide
bentitzen eine genealogische Metho-
de, mit deren Hilfe sie die moderne
Vorstellung  einer  homosexuellen
Identitdt »desexualisieren« und in
ihre Bestandteile wie z. B. Freund-
schaft und grenziiberschreitendes
Genderverhalten auflésen: Monas-
tische und liturgische Traditionen
etwa belegen, dass die Kirche immer
schon queer war und die familidren
Geschlechterrollen verkehrt hat. Weil
zugleich die modernen Konstruktio-
nen von Familie, Mannlichkeit und
Weiblichkeit genealogisch untersucht
werden, konne dieser Ansatz —so
Stuart — die festgefahrene Konfliktsi-
tuation zwischen Christentum und
Homosexualitat  tberwinden und
den Blick wieder fiir die fundamen-
tale und ontologische Bedeutung der
Taufe freimachen, die alle sozialen
Identititen durch die Inkorporation
in den Leib Christi aufhebt und eine



346

eschatologische Hoffnung vermittelt.
Programmatisch  formuliert ~ Stuart
diese neue Perspektive so: »Obwohl
Queer Theologie iiblicherweise mit
Fragen der Sexualitit beginnt, geht
es bei ihr nicht wirklich um Sexualitit
in der Weise wie es in der schwulen
und lesbischen Theologie um Sexua-
litdt geht. In der Queer Theologie geht
es im Kern um Theologie. In schwuler
und lesbischer Theologie hinterfragt
die Sexualitdt die Theologie; in der
Queer Theologie hinterfragt die The-
ologie die Sexualitét, aber von einem
anderen Ort her als es die moderne
Theologie traditionellerweise getan
hat, ndmlich von der Tradition her.
Queer Theologie bestreitet die sWahr-
heitc der Sexualitat und erklart daher,
dass diese nicht stabil genug ist, um
darauf eine Theologie aufzubauen. «

Stuart selbst verkniipft die Queer
Theory mit dem theologischen Para-
digma der Radical Orthodoxy. Gera-
de weil Stuart daran gelegen zu sein
scheint, nur diesen radikal-ortho-
doxen Ansatz als legitime Form der
Queer Theologie gelten zu lassen, ist
festzuhalten, dass es auch politisch-
dekonstruktivistische ~ Rezeptionen
der Queer Theorie gibt, die sich, wie
z. B. die Studien von Goss, Althaus-
Reid und Webster, darum bemiihen,
den Intentionen der Befreiungstheo-
logie treu zu bleiben.

Von diesem Standpunkt st6Rt man
bald an die Grenzen der radikal-
orthodoxen Queer Theologie. Die
»Wiederverzauberungs, die sich die
Radical Orthodoxy auf die Fahnen
geschrieben hat, verlangt namlich ein
sacrificium intellectus im Hinblick auf
das Christentum selbst. Der queer-

QueerVerweise

christliche Triumphalismus erweist
sich daher als eine durchaus symp-
tomatische Schwiche des radikal-or-
thodoxen Denkens von Stuart: »Die
Queer Theorie bendtigt (..) selbste,
wie sie schreibt, »eine Unterbrechung
von der Transzendenz her, um sie von
hoffnungslosem Idealismus und Ni-
hilismus zu retten. Denn es gibt nur
eine Gemeinschaft, die dazu beauf-
tragt ist, queer zu sein, und das ist
die Kirche. Sie hat diesen Auftrag zu
einem bestimmten Zweck, der Vorbe-
reitung des Himmelreiches. Nur das
Christentum kann die Queer Theorie
zu einer gangbaren Strategie machen,
denn nur Christen sind berufen, ih-
ren Gott darin nachzuahmen, para
physin, in Uberschreitung der Natur,
zu handeln« (Herv. M. B.). Nicht nur
die Arbeiten von Daniel Boyarin {iber
eine queere Geschichte des Juden-
tums werden damit aus der Theologie
ausgeschlossen, sondern auch eine
christliche Selbstkritik der traditionel-
len christlichen Eschatologie, fiir die
die Sodomiter zu den Ureinwohnern
der Holle gehoren, wire unter dieser
Pramisse nicht mehr denkbar. Wieso
man die christliche Tradition unter
eine Kaseglocke stellen sollte, vermag
ich nicht einzusehen. Die Orthodoxie
muss ihre Dekonstruktion wohl oder
ubel aushalten, das gehért zur condi-
tion postmoderne! Im Gegenzug kann
es freilich auch nicht darum gehen,
beide Varianten der Queer Theologie,
die radikal-orthodoxe und die befrei-
ungstheologisch-dekonstruistische zu
exklusiven Alternativen zu stilisieren,
die sich wechselseitig bekimpfen. Im
Sinne von Eve Sedgwicks Verstandnis
der Queer Theorie ginge es vielmehr
darum, die Homophobie christlicher



BiicherRegal

Symbolsysteme durch ein »entschie-
denes Sowohl-als-auch« aus den An-
geln zu heben.

Wenn Stuart die volle wechsel-
seitige Kritik zwischen sexueller und
christlicher Identitdt zulassen und
als Weg in eine offene Zukunft wert-
schitzen wiirde, ware sie aullerdem
nicht gezwungen, die Queer Theorie
zu halbieren. Sie blendet nicht nur
die Psychoanalyse aus, die in der
Queer Theorie einen wichtigen Stel-
lenwert besitzt, sondern hat vor allem
die Perspektive des Sexuellen zuguns-
ten des blofen »Gender Trouble« auf-
gegeben. Aber war nicht gerade der
Ausschluss der Homosexualitat als
einer sexuellen Praxis aus dem Raum
der christlichen Sittlichkeit jenes Pro-
blem, um dessen Losung willen sich
schwule und lesbische Theologinnen
dereinst auf den Weg zu anderen
Ufern gemacht hatten?

Michael Brinkschréder

Oueers uncut

Robert E. Goss; Mona West (Hg.):

Take Back The Word. A queer
reading of the Bible,

Pilgrim Press, Cleveland 2000,
239 Seiten, ca. 48 €.

Eine Anthologie queerer, biblischer
Hermeneutik haben Robert E. Goss
und Mona West herausgegeben.
»Take Back The Word« ist ihr Titel
und Programm dieser Anthologie.
Die ganze Bibel muss zuriickero-
bert werden. Der Ansatzpunkt dafiir

347

lautet: »Die Bibel ist unser Freund.«
(S.5) Mit dieser Lesestrategie, heifst es
weiter in der Einleitung, werde »der
Terror in der Bibel in das lebensspen-
dende Wort Gottes transformiertc.
Doch solch ein groles Wunder
vollfihren die Texte der Anthologie
beileibe nicht. Wasser bleibt Was-
ser und Wein bleibt Wein. Und: der
Queer bleibt unbeschnitten. Tom
Bohache fragt in seinem Aufsatz mit
dem schénen, zweideutigen Titel »To
Cut or Not to Cut — Is Compulsory
Heterosexuality a Prerequisite for
Christianity?«. Nein, lautet Bohaches
Antwort und Ubertrdgt diese auf die
queeren Christen dieser Welt: »Wir
missen nicht die Vorhdute unserer
sexuellen Orientierung beschneiden«
(S.235). Was aber machen wir mit de-
nen, die uns beschneiden wollen? Im
ersten Teil des Buches geben Virginia
Ramey Mollenkott, Elizabeth Stuart,
Irene S. Travis und Justin Tanis unter-
schiedliche Antworten. Wahrend sich
Mollenkott wie Rebekka der List be-
dient, um in einer heteropatriarcha-
len Welt als Agentin die kulturellen
Grenzen in Frage zu stellen, emp-
fiehlt Elizabeth Stuart ausgehend von
der destabilisierenden Bedeutung des
Lachens im Christentum »camp«es
Lachen, hinter dem sich Humor und
subversive Kritik verbergen sollen.
Als »Womanist« umschreibt Irene S.
Travis Gott als Mutter, die es auch in
den Mitmenschen zu lieben gilt. Jus-
tin Tanis findet in der Erzahlung von
der kanaanaischen Frau Jesus trans-
formiert und bringt sie in Verbindung
mit Transsexualitat.

Wie im Einzelnen biblische Tex-

te fiir Queers wieder an Bedeutung
gewinnen konnen, sollen der zweite



348

(Altes Testament) und dritte (Neues
Testament) Teil des Buches zeigen.
Die Autoren und Autorinnen stam-
men zu grofen Teilen aus der Univer-
sal Fellowship of Metropolitan Com-
munity Churches (UFMCC).

Ken Stone eréffnet den Reigen der
Freundschaft mit der Bibel und macht
auf die Widerspriiche in der jahwis-
tischen Schopfungsgeschichte auf-
merksam. Zwar sei es kein queerer
Text, aber eben auch nicht so hetero-
sexuell normierend wie viele annaih-
men. Mona West nimmt das Bild des
Exodus auf und fordert die Queers
auf, ihre Coming-out-Geschichten
zu sammeln und weiterzuerzihlen
— gleich der Exodustradition. Irene
Monroe hingegen bemangelt an der
Exodus-Tradition der »African Ame-
ricans« das Fehlen der Frauen und
Translesbischwulen. Celena M. Dun-
can liest das Buch Ruth als bisexuel-
len Midrasch, Victoria S. Klakowski
setzt sich anhand von 2 Kén 9,30ff.
insbesondere mit Nancy Wilsons The-
se auseinander, die Eunuchen seien
die biblischen Vorfahren der Queers
und kritisiert die heutigen Wissen-
schaftler, die Parallelen zwischen
Eunuchen der Antike und Queers der
Gegenwart ziehen: »Wie Eunuchen
gesehen werden sagt mindestens ge-
nauso viel iiber die spezifische politi-
sche Agenda des Autors aus wie iiber
die Eunuchen selbst.« (S. 109) Beina-
he kénnte man vermuten, ihre Kritik
gelte dem nachfolgenden Text, denn
dem Eunuchen Nehemia verschreibt
sich Michael S. Piazza, indem er
(recht allgemein gehaltene) Parallelen
zwischen der heutigen Aufgabe, im
Exil Queergemeinden aufzubauen
und Nehemias Vision eines neuen

QueerVerweise

Jerusalems zieht. Dem Hohen Lied
hat sich Christopher King angenom-
men und versucht es ausgehend von
der schwarzen Hautfarbe der Frau als
Paradigma fiir Queer-Identitit zu deu-
ten. Die jldische feministische Rab-
binerin Dawn Robinson Rose hinter-
fragt das Gottesbild von Hosea 2 und
weist das Bild eines missbrauchen-
den, gewalttitigen Gottes zuriick:
»In der Rebellion finden wir unseren
Gott und unser Leben.« (S. 150) Trost
findet Jim Mitulski bei Ezechiel und
entwirft anhand des biblischen Pro-
pheten eine post-AlDS-Vision. Eine
Vision der etwas eigensinnigeren
Art hat Sharon Bezner aufgetan: er
schreibt die Jona-Geschichte um
und ladsst Jona nach San Francisco
wandern und dort BufSe und Umkehr
ausrufen: »Und die Queers von San
Francisco glaubten Gott; sie riefen ein
Fasten aus und alle, GroR und Klein,
schlossen sich zusammen und bete-
ten gemeinsam.« (S. 166) Rebecca T.
Alpert schlieft den zweiten Teil des
Buches mit Uberlegungen zu Micha
6,8 als Grundlage von »Gay Ethicsc.

Der dritte Teil des Buches, der den
neutestamentlichen Texten gewidmet
ist, enthdlt iiberraschenderweise nur
flnf Beitrdge, warum auch immer.
Die Spanne reicht von Maria von
Magdala, die Thomas Hanks entge-
gen feministischer Lesarten weiterhin
als Prostituierte sehen will tiber Ben-
jamin Perkins Reflexionen zu Laza-
rus, Robert E. Goss’ Aufsatz {iber Jesu
Lieblingsjiinger, in dem er Lazarus
wiedererkennt, bis hin zu James Mar-
tins fiktionaler Osterliebesgeschichte.

»Take Back The Word« heilt,
biblische Texte in der heutigen Zeit



BiicherRegal

sprechen zu lassen. Es ist zugleich
der Versuch, die in der MCC entstan-
denen Arbeiten mit der Bibel festzu-
halten. Eine spezifische Fragestellung
steckt hinter der Anthologie nicht, so
wirken die Texte bunt zusammenge-
wiirfelt nicht nur was die Textauswahl
angeht, sondern auch was die herme-
neutischen Methoden betrifft.

Thomas Siilzle

Verunsicherung statt
Veranderung

polymorph (Hrsg.):
(K)ein Geschlecht oder viele?
Transgender in politischer

Perspektive, Querverlag, Berlin
2002, 263 Seiten, 15 €.

Polymorph: Hinter diesem Namen
verbirgt sich eine Stipendiatengruppe
des Studienwerks der Heinrich-Boll-
Stiftung, die den Biindnisgriinen nahe
steht. Die Gruppe beschaftigt sich mit
den Themen Geschlechtergerechtig-
keit, »Queer Theory«, Homosexuali-
tdt, Intersexualitat und Transgender.

Schon der Anfang des Einleitungs-
kapitels macht deutlich, worum es
den Herausgeberinnen und Heraus-
gebern geht: »Sehr geehrte Damen
und Herren und alle anderen Ge-
schlechter«, so werden die Leser
angeredet. Zweigeschlechtigkeit — so
die Botschaft — sei kein Naturgesetz.
Lebenskontexte und Erfahrungen von
Sexualitat konnten vielfiltiger sein als
die nahezu unhinterfragte Ordnung
der Zweigeschlechtlichkeit.

349

Innerhalb der schwulen Theo-
logie und der christlichen Szene ist
der Queerbegriff vielfach unreflek-
tiert Ubernommen worden; nicht
selten wird er allein dazu verwen-
det, das Wortungetim »schwul und
lesbisch«, das sich den bekannten
Vereinfachungen integrativer Sprach-
bemiihungen entzieht, zu vermeiden.
Die Queergottesdienste sind hierfiir
ein gutes Beispiel. Eine tiefere Ausein-
andersetzung mit der dahinterstehen-
den »Queer Theory« findet sehr viel
seltener statt. Im Ergebnis bleiben die
zwei Geschlechter doch weiter unter
sich. Dies galt auch fiir den in der
WiRrksTaTT breit dokumentierten Kon-
gress »Communio Sanctorum — Kir-
che und Queer-community«, der im
vergangenen Jahr in Berlin stattfand.
Der Anspruch des Queerbegriffs geht
jedoch weiter.

Der von polymorph herausge-
gebene Sammelband verdeutlicht,
welche kulturellen und politischen
Konsequenzen sich ergeben, wenn
die »Queer Theory« tatsdchlich ernst
genommen wird. Der Band vereint
Texte, Interviews, Comics und Fo-
tografien, die sich mit den Lebens-
erfahrungen inter- und transsexuell
empfindender Personen auseinan-
dersetzen. Wahrend schwule Themen
heute offentlich diskutiert werden,
finden derartige Erfahrungen bisher
noch kaum Gehor. Dieses Schweigen
zu durchbrechen, ist ein Anliegen des
vorliegenden Bandes, der damit ein
Thema anspricht, das deutlich mehr
Menschen betrifft, als es nach aullen
den Anschein hat. Sich als trans- oder
intersexuell zu outen, verlangt sehr
viel Mut und Kraft.



350

Das deutsche Personenstandswe-
sen kennt den Begriff »Zwitter« oder
etwas dhnliches nicht. Eine starke
Lobby, die herrschende Festlegung
auf zwei Geschlechter zu durchbre-
chen, gibt es zurzeit noch nicht. Die
weitgehend personlich gefdrbten Bei-
trage machen deutlich, wie Menschen
unter dem rechtlichen Zwang, sich
zwischen dem Geschlecht »Mannc
oder »Frau« entscheiden zu miissen,
leiden kénnen und welche Probleme
sich daraus fiir die Menschenrechte
ergeben. Das Werk vereint Beitrage
aus rechtlicher, soziologischer, psy-
chologischer und kinstlerischer Per-
spektive.

Eines leistet der vorliegende Band
jedoch nicht: eine selbstkritische Aus-
einandersetzung mit der favorisierten
»Queer Theory« und dem damit ver-
bundenen Abschied vom Identitéts-
begriff. Kritik wird im Buch an einem
eigenen Transsexuellengesetz geiibt.
Die Argumente sind aus der Debatte
um das Lebenspartnerschaftsgesetz
bekannt. Doch bietet der Band mei-
nes Erachtens keine politisch und
rechtlich tragfdhigen Alternativen an,
um die Anerkennung transsexueller
Identititen wirksam abzusichern.
Statt politischer Losungen bleibt am
Ende das Bekenntnis zur Verunsiche-
rung. Wie diese jedoch produktiv in
politische Verdnderung umgesetzt
werden soll, bleibt sehr nebulos.
Die Schlussbemerkung, dass Zwei-
geschlechtlichkeit und ihre Folgen
nicht nur »Special-interest«-Themen
sind, gleicht eher einer Selbstbe-
schworung.

Die Anerkennung einer Kultur der
Vielfalt bleibt in der Tat eine politi-

QueerVerweise

sche und rechtliche Herausforderung
fiir die Gestaltung des gemeinsamen
Zusammenlebens. Das Ziel einer
qualifizierten Differenzierung, die
Differenzen angemessen beriick-
sichtigt, aber nicht bei der Verteilung
sozialer und politischer Chancen
wirksam werden ldsst, ist noch nicht
in allen Lebensbereichen hinreichend
eingelost. Besonders bis zur vollen
Anerkennung trans- und intersexuel-
ler Identitaten ist es noch ein weiter
Weg. Ob die »Queer Theory« fiir
diesen Weg der richtige Kompass ist,
bleibt am Ende des Buches mehr als
fraglich. Das Selbstbestimmungsrecht
tber den eigenen Korper umfasst
neben dem Recht auf korperliche
Unversehrtheit (was Zwangsopera-
tionen ausschlielst) auch das Recht,
uber die eigene sexuelle Identitat zu
bestimmen. Die eigene Definitions-
macht sollte Betroffenen — das lehrt
bereits die Auseinandersetzung um
das Thema Homosexualitit — nicht
vorschnell aus der Hand genommen
werden, solange keine Personlich-
keitsrechte Anderer beschnitten wer-
den. Ohne institutionelle und recht-
liche Absicherungen wird dies alles
aber nicht zu erreichen sein. Der
vollige Abschied vom Identitatsbegriff
schadet der notwendigen Verstandi-
gung dariiber, wie diese Absicherun-
gen ausgestaltet sein sollen, mehr als
er nutzt. Selbstbewusstsein und damit
auch politische Handlungsfahigkeit
sind auf Identitdtsbildung angewie-
sen. Notwendig ist allerdings ein fiir
Differenzen sensibles und fir plurale
Spezifikation offenes Konzept von
Identitat.

Axel B. Kunze



BiicherRegal

Homoerotik zu

biblischen Zeiten

Martti Nissinen

Homoeroticism in the Biblical
World. A Historical Perspective,
Fortress Press, Minneapolis 1998,
224 Seiten, ca. 22 €.

In seinem Buch »Homoeroticism in
the Biblical World« legt der Alttes-
tamentler und Akkadist Martti Nis-
sinen einen historischen Uberblick
tber Homosexualitit in verschiede-
nen antiken Kulturkreisen vor, die
die Welt der Bibel beeinflussten oder
ihr nahe standen.

Besonders erfreulich ist dabei,
dass der Autor sich auf Schritt und
Tritt seiner historischen Differenz
zum Thema bewusst ist und dies bei
seiner Analyse angemessen berlick-
sichtigt. Das gilt schon fur Nissinens
Auseinandersetzung mit der Begriff-
lichkeit und mit modernen Theorien
zur Homosexualitét (S. 5-17). Seine
Entscheidung fiir den Begriff »Homo-
eroticism« als Terminus, der anders
als Homosexualitdt weniger mit den
modernen Konzepten der Sexualitit
verbunden sei, und mit dem Nissi-
nen grundsatzlich gegenseitige ero-
tische Handlungen zwischen Frauen
oder Mannern meint (S. 17), ist zwar
vermutlich nicht wegweisend. Den-
noch: Es ist verdienstvoll, dass die
Frage nach begrifflicher Prazision so
differenziert angegangen wird. Dies
hangt wohl auch damit zusammen,
dass Nissinen sich dem Thema im
Rahmen des Diskussionsprozesses

351

um Homosexualitat in der finnischen
Gesellschaft und inshesondere in der
lutherischen Kirche widmet (S. 1-4).
Nissinens Studie versteht sich als ein
Beitrag zur Frage, inwiefern das Stu-
dium antiker Kulturen das Gesprich
in Kirche und Gesellschaft voran-
bringen kann: »Der Zweck dieses
Buches ist, die wenigen biblischen
Texte, die gleichgeschlechtliche Ero-
tik thematisieren oder sich darauf
beziehen, zu lesen und sie in ihren
historischen Zusammenhingen zu
untersuchen und festzustellen, wo-
rum es in ihnen genau geht« (S. 4).
Als solcher Beitrag ist das Buch sehr
informativ und beriicksichtigt jeweils
in teilweise erstaunlicher Breite und
Tiefe die aktuelle Fachdiskussion zu
einzelnen Texten.

Die Kapitel, in denen Nissinen
sich einzelnen Fragen der Homose-
xualitat widmet, entwerfen kein vol-
lig neues Bild gleichgeschlechtlicher
Handlungen in der Antike. Nissinen
bezieht sich aber auf Texte, die mei-
nes Wissens bisher nicht in diesem
Mals fiir ein Verstindnis gleichge-
schlechtlicher Beziehungen in der
Antike herangezogen worden sind.
Verschiedene Wahrnehmungen des
Phdnomens gleichgeschlechtlicher
Beziehungen werden zum Beispiel
in Nissinens Untersuchung mesopo-
tamischer Texte deutlich. Nissinens
Kenntnis der mesopotamischen Tex-
te und ihres kulturellen Zusammen-
hangs wird ersichtlich, wenn er das
Verhiltnis zwischen Gilgamesch
und seinem Freund Enkidu anhand
der Texte aus dem Gilgameschepos
untersucht, wo die Beziehung die-
ser beiden Manner durchaus mit
verschiedenen erotischen Konno-



352

tationen und als eine sehr intime
Gemeinschaft beschrieben  wird.
Rechtstexte aus dem zweiten vor-
christlichen Jahrtausend werden pra-
zise auf ihre Wahrnehmung gleich-
geschlechtlicher Beziehungen unter-
sucht. Insgesamt ldsst sich aus den
mesopotamischen Texten ein relativ
buntes Bild einer Gesellschaft erah-
nen, in der es offensichtlich auch
Platz fiir androgyne Wesen wie die
kurgarrd und assinnu-Mimen gab.
Ilhnen schrieb man zu, dass sie, wie
kein menschliches Wesen, die Pfor-
ten der Unterwelt iberwinden konn-
ten. Zur genauen Beschreibung der
Textinhalte tritt eine differenzierte
und vorsichtig-abwdgende Beurtei-
lung der Quellen im Blick auf die Le-
bensrealitit der antiken Menschen.
In Bezug auf die mesopotamischen
Texte schlieft Nissinen, dass trotz
der Verurteilung mann-mannlicher
sexueller Akte in einigen Kontexten
eben diese erlaubt gewesen sein mo-
gen, gerade unter Menschen, deren
genaue Zuordnung zu einem Ge-
schlecht (gender) nicht klar war.

Nissinen bemtiht sich, die Quel-
len der verschiedenen antiken Kul-
turen in ihrem jeweiligen Kontext
darzustellen und kritisch auszuwer-
ten, seien es die biblischen Berichte
aus dem Heiligkeitsgesetz Levitikus
18,22; 20,13, die Erzahlung von So-
dom in Genesis 19,1-11; Richter 19
oder die Geschichte von Ham und
Noah (Genesis 9,20-27). Auch die
Liebe Davids und Jonatans (1 Sam
18-20; 2 Sam 1,26) wird kritisch
daraufhin besehen, ob sie als Be-
leg fiir einen positiven Umgang mit
Homosexualitit dienen kann. Eher
verhalten fillt hier das Urteil des

QueerVerweise

Alttestamentlers Nissinen aus — eben
deshalb, weil das hebriische Wort
flr »Liebe« nicht die Konnotationen
personlicher (erotischer) Zuwendung
hat, die ein westlicher Leser aus der
Ubersetzung herauslesen mag.

Die Konzepte mann-mannlicher
Beziehungen im Kulturkreis der klas-
sischen Antike werden in ihrer Be-
deutung fiir die Fragestellung unter-
sucht und ebenso in knapper Form
Texte aus dem Friihjudentum.

Dass gleichgeschlechtliche Erotik
letztlich bei Paulus als Aufbegehren
gegen die gottgesetzte Ordnung und
als »Heidentum« verstanden wird
und dass nicht genau klar ist, wel-
che Formen gleichgeschlechtlicher
Handlungen Paulus jeweils meint,
sind als Erkenntnisse nicht neu. Die
Darbietung Nissinens hilft dem Leser
aber, die Eingebundenheit etwa von
Romer 1,18-32 in die hellenistische
Welt und das Judentum (Lev 18.20)
nachzuvollziehen (S. 106).

Ein Kapitel, das sich zusammen-
fassend der Frage widmet, welche
Formen gleichgeschlechtlicher Ero-
tik in der Welt und Umwelt der
Bibel bekannt waren und warum
diese sich von dem unterscheiden,
was heute Homosexualitit meint,
fasst die Erkenntnisse aus den anti-
ken Quellen zusammen und zeigt
ihren Erkenntniswert fir die heu-
tige Beschdftigung mit Sexualitat.
Auf  grundsdtzliche Unterschiede
zur heutigen Vorstellung gleichbe-
rechtigter Partner weist Nissinen in
diesem Kapitel ausdriicklich hin.
Denn antike Quellen setzen bei
gleichgeschlechtlichen Handlungen
eine Asymmetrie voraus: der passi-



BiicherRegal

ve Partner ordnet sich dem aktiven
unter und wird durch die sexuelle
Handlung erniedrigt. Im Sinne eines
theologisch reflektierten Plidoyers
hat Nissinen einen Anhang verfasst,
in dem er die Fragen von Schépfung,
Natur und geschlechtlicher Identitit
(gender identity) behandelt.

Ein sehr informatives und gut
lesbares Buch, das biblisch interes-
sierten Laien und Theologen kompe-
tentes Fachwissen zum Thema liefert
und durch die differenzierte Beur-
teilung ein sehr gelungener Beitrag

zum Thema ist.
Klaus-Peter Adam

Olle Kamellen

Stanton L. Jones/Mark A. Yarhouse

Homosexuality — The Use of
Scientific Research in the Church’s
Moral Debate, InterVarsity Press,
lllinois 2000, 136 Seiten, ca. 13 €.

LieBe man sich vom Untertitel des
Buches von Stanton L. Jones und
Mark A. Yarhouse, in der Lehre titige
klinische Psychologen, leiten, kénn-
te man vermuten, es handle sich
bei dem vorgelegten Buch um eine
Erdrterung der Frage der Bedeutsam-
keit wissenschaftlicher Forschung
im Spannungsfeld von kirchlicher
Moralvorstellung und Homosexu-
alitdt. Den Leser erwartet jedoch
eine Beweisfiihrung, selektiv in der
Wahl der Argumente und wissen-
schaftlichen Untersuchungen, die
den vermeintlichen Missbrauch wis-
senschaftlicher Forschung anpran-

353

gert und zum Ziel hat, die (bereits
auf Seite 3 formulierte) These der
Autoren zu untermauern, dass »die
Wissenschaft nichts zu bieten« habe,
»was auch nur entfernt daran denken
lieke, von dem historischen christli-
chen Urteil abzuriicken, dass volle
homosexuelle Intimitit, homosexu-
elles Verhalten, unmoralisch ist«.

Damit ist eigentlich schon alles
gesagt und gleichzeitig wird eine
der augenfilligsten Schwichen des
Buches deutlich: das Fehlen einer
Differenzierung homosexueller Le-
bens- und Liebesentwiirfe. Diese
werden aller zwischenmenschlichen
Beziehungen eigenen Charakteris-
tika beraubt, brig bleibt letztend-
lich fiir die in polaren Dimensionen
argumentierenden Autoren nur das
anzustrebende Zolibat einerseits (die
im Buch aufgefiihrten, den Autoren
nahe stehenden Organisationen hel-
fen beim Erreichen des hehren Zieles
gerne weiter) sowie, dem entgegen-
gesetzt, der (nicht zu erstrebende)
homosexuelle Geschlechtsverkehr,
der in geradezu anwidernder Per-
sistenz zusammen mit Padophilie,
Suchtverhalten und der antisozia-
len Personlichkeitsstorung in einem
Sammelbecken  psychopathologi-
scher Verhaltensweisen subsumiert
wird. Dass es sich bei homo- parallel
zu heterosexuellen Beziehungen
um Bindungsgefiige handelt, die in
vielen Fallen durchaus gegenseiti-
ge Verantwortlichkeit, emotionale
Nahe sowie das in den USA so gerne
bei passender und unpassender Ge-
legenheit angefiihrte »commitmentx
beinhalten konnen, findet ebenso
wenig Erwdhnung wie die Tatsache,
dass, im Umkehrschluss, Attribute



354

wie Liebe und Wiirde derlei Be-
ziehungen kennzeichnen konnten.
Nachdem dieser Rahmen bereits im
ersten Kapitel unfehlbar festgelegt
ist, kann man sich, eine gewisse ma-
sochistische Neigung vorausgesetzt,
noch durch die folgenden Kapitel
»Wie hdufig ist Homosexualitdt?«,
»Was verursacht Homosexualitat?«,
»Ist Homosexualitit eine Psychopa-
thologie?« und »Kann Homosexuali-
tat geheilt werden?« qudlen. Um es
vorwegzunehmen: Es wird mit einer
Unzahl verschiedener Untersuchun-
gen und Erhebungen mit stellenweise
wissenschaftlich fragwiirdigen Pro-
bandenzahlen und Erhebungsjahren
aufgewartet. Deren Ergebnisse wer-
den patchworkartig zusammenge-
fugt und, wen mag es verwundern,
Homosexuelle sind, der eine mehr,
der andere weniger, Psychowracks.
Gonnerhaft wird darauf hingewie-
sen (und in den Fulinoten sogar
eine entsprechende Untersuchung
angefiihrt), dass soziale Achtung auf
diese beklagenswerte Entwicklung
einen Einfluss haben konnte. Her-
vorzuheben ist ferner, dass es die
Autoren im Kapitel »Kann Homo-
sexualitidt geheilt werden?« nicht
fur notig halten, auf die in hohem
Mafe unethische »wissenschaftliche
Forschung« auf diesem Gebiet bis
in die 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts hinzuweisen. Auch bei
den angefithrten Untersuchungen
neueren Datums werden »erfolgrei-
che« und »teilweise erfolgreiche«
Umorientierungen, legt man den be-
ziiglich Homosexualitdt gewahlten
moralischen Standard des Buches zu
Grunde, hauptsdchlich nach der mo-
ralisch hoch fragwiirdigen Kategorie

QueerVerweise

»Durchfiihrung heterosexuellen Ge-
schlechtsverkehrs« als solche bewer-
tet — man mag die Frauen um diese
Erfolge nicht beneiden.

Zusammenfassend ist zu bekla-
gen, dass das eigentlich durchaus in-
teressante Thema zu einer so schwa-
chen und von Vorurteilen gepragten
Abhandlung gefithrt hat. Es gibt
durchaus einige, auch kontrovers zu
diskutierende Fragen, wie beispiels-
weise der Versuch der Evaluierung
psychopathologischer  Verhaltens-
weisen im homosexuellen Kollektiv
und deren moralische Implikationen,
aber da die Autoren nicht zwischen
anlagebedingten und reaktiven Fak-
toren einerseits und Umweltein-
flissen andererseits unterscheiden,
sondern Einzelbetrachtungen und
-bewertungen anstellen, kommt man
einer Erhellung dieser Fragen nicht
naher.

Tilmann Paschke

Panoptikum der
Gelfiihle

Anatol Feid

Die Krankheit des Prilaten Neuffer.
Psychogramm eines Priesters,
Patmos Verlag, Diisseldorf 2003,
243 Seiten, 19,90 €.

Er ist es leid, immer nur zu kampfen
und stiandig zu verlieren. Nach zwei
Herzinfarkten zieht Prélat Dr. Albert
Neuffer, der Protagonist des Buches
von Anatol Feid, die Bilanz seines



BiicherRegal

Lebens. Befreiungstheologisches En-
gagement, linke politische Ansich-
ten, Ndhe zum Pazifismus und aktive
Unterstiitzung  der lateinamerika-
nischen Vicaria in den Poblaciones
Chiles vermengen sich zu einem Sur-
rogat im Leben dieses katholischen
Priesters. Das ist der Stoff, der fiir
Dauerkonflikte mit der kirchlichen
Hierarchie sorgt. Als Neugeweih-
ter sieht er die Aufgabe der Kirche
darin, eine Politik zu betreiben, die
sich aus der biblischen Botschaft
konsequent ergebe. Der Generalvi-
kar des zustindigen Ordinariats ant-
wortet mit Versetzung. Nach seinem
Ausflug in die Kategorialseelsorge an
einer Polizeischule wird er auf Be-
treiben des Verfassungsschutzes wie-
der einer Pfarrei als Kaplan zugeteilt.
Dort sind es neben der wachriitteln-
den Sonntagspredigt die persénliche
Bediirfnis- und Anspruchslosigkeit
sowie die Aufnahme von Obdach-
losen und Drogenabhingigen ins
Pfarrhaus, welche zum Dissens zwi-
schen Pfarrer und Kaplan fiihren.

Bei einer GroRveranstaltung der
Gefangenenhilfsorganisation  »am-
nesty internationalc begegnet er
chilenischen Dissidenten, die ihn
fir den Aufbau von Solidaritétsgrup-
pen begeistern kénnen. Einige von
ihnen laden Neuffer in ihre Heimat
ein, wo er fiir einige Wochen jene
Diktatur aus Gewalt, Diffamierun-
gen und Diskriminierungen kennen
lernt. Zurtick in Deutschland stellt er
in Seminaren die Arbeit der Vicaria
vor. Maria, eine Regimekritikerin aus
Chile, unterstiitzt anfangs seine Akti-
onen, geht eine Liebesbeziehung mit
einem Drogensiichtigen ein, wird
selbst alkoholabhingig, zeugt mit

355

Chris einen Sohn namens Danilo,
und drangt sich mit all ihren Pro-
blemen in das von Arbeit tiberbor-
dende Leben des Priesters. Der aus
dem Takt geratene Geistliche verfallt
selbst dem Alkohol.

Der Zusammenbruch ist vorpro-
grammiert. Der erste Infarkt bewegt
den Priester zu dem Eingestindnis,
dass ihn der stindige Konflikt mit der
Amtskirche verletzt und schwécht.
Nach seiner Entlassung aus der Kli-
nik demonstriert er weiter, nimmt
an Mahnwachen teil und kniipft
Kontakte innerhalb der Friedens-
bewegungen. Nach der Scheidung
und Riickkehr Marias in ihre Heimat
kiimmert sich Neuffer um Danilo,
der in einem Heim untergebracht ist.
Beide verbindet eine fiir den Seel-
sorger irritierende homoerotische
Freundschaft. Diese magnetische
Anziehung erscheint ihm umso be-
denklicher, da er seit geraumer Zeit
einer Drogenabhangigen und AIDS-
Infizierten namens Rebecca sehr
verbunden ist, ohne jedoch mit ihr
sexuell zu verkehren.

Ein zweiter schwerer Herzinfarkt
fuhrt ihn in eine Kurklinik. Dort re-
flektiert er zusammen mit einem
Psychologen seine DDR-Kindheit,
die Flucht der Eltern und Geschwis-
ter in den Westen und seine Vorlie-
be fir Karl Marx. In seiner frithen
Jugend hatte er ausschlieBlich Jun-
gen zu Freunden, mit einigen von
ihnen sogar intensiven korperlichen
Kontakt. Seine sexuelle Orientierung
bleibt im Roman bemerkenswert
vage und niemals scheint sie konkret
zu werden; man ist geneigt, einen
Krypto-Schwulen  herauszulesen.



356

Seine Flucht in den Alkohol, sein
ausgepragtes soziales Engagement,
aber auch seine >befreiungstheolo-
gischen« Gebete und Gedichte fiir
diskriminierte und diffamierte Ho-
mosexuelle erlauben solche Hin-
tergedanken. Zwischenzeitlich wird
Neuffer zum Pralaten erhoben und
findet Verwendung in der Personal-
abteilung des Bistums. Er vermittelt
in dieser Aufgabe zwischen Dibzese
und nicht zolibatar lebenden Geistli-
chen, zwischen Pfarrgemeinderaten
und ihren alkoholabhdngigen Pfar-
rern. Privat muss er sich mit allerlei
Suchtproblemen Rebeccas herum-
schlagen. GroRere Erschopfungspha-
sen und Zusammenbriiche reihen
sich aneinander, ein Gehirnschlag
bildet das vorlaufige Ende dieser
Odyssee. 13 Wochen spater verldsst
er Hospital und Rehabilitationskli-
nik. Die sprachliche Artikulation und
Fortbewegungsmotorik machen ihm
fortan sehr zu schaffen. Er lernt das
Leben aus der Sicht eines Schwer-
kranken kennen, der halbseitig ge-
ldhmt, sprach- und konzentrations-
gestort ist. Dennoch erfdhrt er sein
Leben als sinnvoll und erfillt, zwar
hilfshbediirftiger, dafiir aber oft tiefer,
geheimnisvoller, unmittelbarer der
annehmenden Liebe Gottes ausge-
liefert. Zu wollen, aber nicht zu kon-
nen, das ist seine neue Seins- und
Erkenntnisweise, die ihn umso mehr
Verstandnis fir die drogensiichtige
Rebecca aufbringen ldsst.

Das aktive Leben zuvor, das
stille, menschliche Begrenzungen
schmerzlich erleidende Leben jetzt:
»Alles hat seine Zeit.« Davon hat er
indes mehr als genug, und so hat er
offene Ohren fir die Jugendlichen

QueerVerweise

des St. Georgsheims, fiir deren Pro-
bleme und Wiinsche nach Anerken-
nung und Geborgenheit. Danilo,
sein »Ziehsohn¢ und selbst Heim-
kind, pflegt eine intensive Beziehung
zu dem kranken Prdlaten und geht
ihm hilfreich zur Hand. Er massiert
ihm seinen Riicken und unterstiitzt
ihn bei seiner Krankengymnastik.
Beide verbindet, und hier wird es
sentimental, eine Blutsbruderschaft:
Das Bild vom »bis dass der Tod uns
scheidet: und von genetischer >Ver-
wandtschafte wird dazu bemiiht. Der
Jiingere erwartet vom Alteren Lie-
be, Zartlichkeit und Geborgenheit.
Der Helferkomplex des Priesters
tut sein Ubriges, um die ohnehin
unreife Personlichkeit des 14-jah-
rigen Jugendlichen zu absorbieren.
Eine dieser Merkwiirdigkeiten des
Heranwachsenden ist die korperli-
che Ndhe zu wesentlich jiingeren
Kindern, da er nur bei ihnen Aner-
kennung erfdhrt. Bei Spielen kommt
es, selbstverstandlich nur zufillig, zu
Kontakten und Beriihrungen. Oder
ist da noch etwas mehr? Der narra-
tive Duktus verharrt an dieser Stelle
in einer Verdachts- bzw. Hab-Acht-
Stellung. Nach einem Spanienur-
laub und einem Zusammentreffen
mit seiner leiblichen Mutter Maria
mochte Danilo zu ihr nach Chile
ubersiedeln, zum Kummer des Geist-
lichen. Schweren Herzens willigt er
ein. Zu allem Uberfluss meldet sich
Chris, der Vater Danilos, bei Neuf-
fer und teilt ihm seine neue Liaison
mit Rebecca mit. Die Beziehung zu
Rebecca findet auf diese Weise ein
tragisches Ende. Nolens volens muss
der Gedemiitigte aus dem Mund der
Heimerzieherin erfahren, dass Dani-



BiicheiRegal

lo erwischt wurde, wie er sich vor ei-
nem dreijahrigen Madchen enthl6fit
hatte. Ahnliche Misshrauchsfille sei-
en schon ldnger bekannt. Zur Rede
gestellt, raumt der Junge sein Verge-
hen ein. Auch Danilo verlasst den
Priester, da er eine Auseinanderset-
zung mit seiner eigenen Personlich-
keit scheut. In seiner Verzweiflung
gibt der sich einem Tobsuchtsanfall
hin —>Windhauch, alles Wind-
hauch«! Wahrend eines Gottesdiens-
tes mit Kurden, die im Kirchenasyl
leben, trifft Albert Neuffer der zweite
Schlaganfall. Als Wachkomapatient
stirbt er ein Jahr spater.

Wenngleich die Handlung dieses
Romans viele Ereignisse zu vereinen
sucht und dem Leser ein Panopti-
kum schicksalhafter Geschehnisse
bietet, bleibt die Frage im Raum, ob
es sich um eine gelungene literari-
sche Fiktion handelt. Zu wiirdigen
ist die mitunter glaubhaft-realistisch
erzahlte Erlebniswelt des Pralaten,
auch an den Stellen, wo man sich
etwas weniger Pathos und Psycho-
logisierung gewdlinscht hitte. Oder
hat da ein Autor etwa den Versuch
einer Autobiographie gewagt? Wir
werden es wohl nicht erfahren.
Anatol Feid, Dominikanerpater und
Friedensaktivist, schrieb dieses Werk
im Angesicht des Todes und verstarb
wihrend der Drucklegung.

Martin Htittinger

357

Aufruf zum Genuss
von gottgewollter
Sexualitit

Michael Bochow,
Rainer Marbach (Hg.),

Islam und Homosexualitit.
Koran — Islamische Linder -
Situation in Deutschland,

Edition Waldschlosschen, Bd. 4,
MénnerschwarmSkript Verlag,
Hamburg 2003, 159 Seiten, 14 €.

Der vorliegende Band greift zurtick
auf Vortrdge, die auf einem Seminar
der Akademie Waldschlésschen im
Dezember 2002 gehalten wurden.
Die besondere Situation schwuler
Ménner aus muslimischen Migran-
tenfamilien in Deutschland wurde
dort fokussiert. Zumeist verstecken
sich gegenwdrtig in ihren Herkunfts-
landern und orientalischen Gesell-
schaften hinter den Diskussionen
um religiose und weltliche Elemente
im Staat vor allem gravierende wirt-
schaftliche und soziale Konflikte.
Die westlichen Kategorien von Re-
ligion und Staat greifen nicht ohne
weiteres auf den kulturell islamisch
gepragten Raum. Insofern ein Religi-
onsbegriff in diesem Zusammenhang
statthaft erscheint, so im Sinne von
Sitte, Brauch und der Sitte gemafem
Verhalten, von sozialer Interakti-
on innerhalb einer Gemeinschaft,
deren letztliches Fundament der
einzige Gott ist, in dessen Namen
Muhammad als Gesandter Gottes
gesprochen hat. Das koranische



358

Prinzip von Religion griindet sich
auf die individuelle Verantwortung
in wechselseitiger Spiegelung von
Gottes Urteil und der menschli-
chen Fahigkeit zur Vernunft, weil es
im Islam keine institutionalisierten
Vermittlungsfiguren zwischen Gott
und den Menschen gibt wie in den
christlichen Kirchen. Personliches
Engagement bei der Interpretation
der Schriften und Herausbildung ei-
ner Ethik der eigenen Lebensfiihrung
haben Prioritit.

Der islamistische Fundamenta-
lismus entstand erst in der Ausei-
nandersetzung mit westlich-kapi-
talistischen Einflissen, worin das
Festhalten an der Religion immer
die letzte Verteidigungslinie gegen
fremde, scheinbar unverstindliche
Kultureinflisse, gegen soziale Auf-
l6sungserscheinungen, gegen das
Geftihl von Minderwertigkeit und
Machtlosigkeit darstellte. Daher
konnte aus einem urspriinglichen
Verhaltenskodex fiir alle Lebens-
situationen, der >scharia¢, welche
ein komplexes rechtspluralistisches
Zusammenspiel von offensichtlich
einander widersprechenden Geset-
zen verkorperte, ein zunehmend
westlich gepragtes Gerichtswesen
mit teilweise drastischen Sanktionen
und Strafen werden, wenngleich im
Iran anders als beispielsweise in der
Tiirkei, in Agypten wiederum anders
als in Afghanistan.

Vormals stand bei einem Kon-
flikt ein fir alle Kontrahenten trag-
barer Kompromiss im Vordergrund.
Das galt bis dato auch in sexuellen
Angelegenheiten. Die Stnde des
Volkes Lots¢ wird andeutungsweise

QueerVerweise

im Koran skizziert, ein Wort fiir sHo-
mosexualitdtc kennt das heilige Buch
nicht. Die Rede ist nicht explizit von
Sex oder von dem fraglichen Verge-
hen, sondern von etwas vollig Neu-
em, welches von verheirateten Man-
nern begangen wurde! Eine integre
Hermeneutik bleibt dem frommen
Koranleser aufgegeben, selbststandi-
ges Nachdenken abseits von einem
Auslegungsmonopolisten wird vom
Koran selbst eingefordert. Verschie-
dene Traditionen von Prophetensprii-
chen und Muhammads Handlungen,
»Hadithe« genannt, erkldren erst den
mannmannlichen Sex fiir schandlich
und bestrafenswert. Selbstverstand-
lich gab es Manner ohne Verlangen
nach Frauen, desgleichen Jinglinge
im Paradies. Sexuelle Freuden im
Jenseits sind dem Koran und Islam
keineswegs fremd, ganz im Unter-
schied zum christlichen Abendland.
Gott hat fiir die Menschen Partner
geschaffen, nicht Gattinnen (Sure
30:21), und Sex intendiert nicht den
Zweck der Reproduktion. Strenge
Rechtsmeinungen hierzu resultie-
ren aus zweifelhaften Hadithen und
haben grausame Strafen zur Folge:
Steinigung, Herabstiirzen von einem
Berg oder Verbrennen bei lebendi-
gem Leibe.

Ein Blick in die Historie islami-
scher Lander zeigt, dass Homosexu-
alitdt in der Form von Knabenliebe
gang und gdbe war und Formen in-
stitutioneller Pdderastie existierten.
Heutzutage erscheint die westliche
Freiziigigkeit, welche als moralische
Ziigellosigkeit wahrgenommen wird,
als Bedrohung fiir die islamische
Welt — puristische Tendenzen gewin-
nen zunehmend die Oberhand. Ge-



BiicherRegal

wohnlich rufen beispielsweise irani-
sche Regelwerke eines Ayatollahs als
hochste religitse Instanz zum Ge-
nuss der von Gott gegebenen Sexu-
alitat auf. Die Hetzjagd islamischer
Regimes gegen Homosexualitat
speist sich aus vielen Ressentiments
und Stereotypen, die inzwischen Be-
standteile des (westlichen) weltwei-
ten Arsenals sind und je nach Bedarf
importiert werden.

In den Herkunftslandern machen
die meisten mannlichen Jugendli-
chen homosexuelle Erfahrungen,
Kontakte sind selbstverstandlich,
Sex-Erlebnisse werden ausgiebig un-
tereinander erzahlt. Quélende Dop-
pelmoral und Tabuisierung beginnen
mit der normierten Phase der Fami-
liengriindung oder der Aufnahme
einer Karriere. Die jahrelang beste-
henden homosexuellen Beziehun-
gen werden zwar bejaht, zu einer
daraus entwickelten Identitat kommt
es indes nicht.

In Deutschland fungiert der Islam
als identitatsverbiirgender »Rettungs-
anker« fur die tirkisch-, kurdisch-
und arabischstimmigen Migranten,
ohne im strikteren muslimischen
Sinne glaubig zu sein. Intrafamiliar
herrscht das Patriarchat des Famili-
envaters vor, das relevant fir die Art
und Weise des Eingehens gleichge-
schlechtlicher Sexualkontakte ist.
Autonomie besitzt ausschlielflich ein
verheirateter Sohn; unverheiratete
missen in der elterlichen Wohnung
leben, da ein eigenmachtiger Aus-
zug gegen die Familienehre versto-
Ben wiirde. >Richtige« und »falsche«
Sexualitat definieren sich nicht iiber
die Wahl des Sexualpartners, son-

359

dern iber die ausgeiibten Sexual-
praktiken; rezeptiver Analverkehr
wird abgelehnt. Berlihrungsverbote
zwischen Mannern existieren nicht.

Lesben und Schwule aus islami-
schen Herkunftslandern fiihlen sich
in Deutschland multipler Diskrimi-
nierung ausgesetzt: sie miissen hier
wie dort einen Teil ihrer Identitit au-
Ben vor lassen, hier wie dort stellen
sie eine Minderheit in der Minder-
heit dar; ein Coming-out kann kaum
realisiert werden. Der allmachtige
Heterosexismus spielt eine weitaus
grokere Rolle als die Religion. Hinzu
gesellt sich das Hin- und Hergeris-
sen-Werden zwischen den Kulturen
des Heimatlandes und der Kultur
des Aufnahmelandes, welches ihre
zwiespaltige Identitit kennzeichnet
und ihr negatives Selbstwertgefiihl
verstarkt. Die Lektire dieses Semi-
narbandes belohnt den Leser mit
einem Panoptikum  interessanter
Perspektiven und Analysen zu einem
bisher relativ unbekannten Terrain.
Der Band vereint sieben Aufsitze
namhafter Islam- und Sozialwissen-
schaftler wie Renate Dietrich, Anja
Hansch, Andreas Ismail Mohr, Ali
Mahdjoubi, Michael Bochow, Koray
Ali Giinay, Abdurrahman Mercan
und Rainer Marbach. Das Buch will
das Bewusstsein fiir die Situation
schwuler Manner aus muslimischen
Migrantenfamilien in Deutschland
scharfen und Anstofe fiir einen Dis-
kurs liefern.

Martin Hiittinger



360

Eitles Bediirfnis

Donatus Stieler

Manner unter sich, Dagmar Dreves
Verlag, Liineburg 2002, 138 Seiten,
14,40 €.

Bilanz zweier Freundschaften,
Dagmar Dreves Verlag, Liineburg
2002, 82 Seiten, 12,40 €.

Donatus Stieler gehort zu den Schrift-
stellern, die ihre personlichen Erfah-
rungen sehr direkt verarbeiten und
die ein ebenso personliches Anliegen
haben, das ihr Schreiben durchzieht.
Die Erkenntnis, die Stieler, von Hause
aus Architekt, seinen Lesern mitteilen
mochte, ist eine simple: alle Men-
schen sind bisexuell. Dies méchte
der 69-Jdhrige seinen Lesern mitteilen
und diese Erkenntnis hat er immer
wieder auch in den Mund seiner Fi-
guren gelegt. Angenehmer hat er es
in seinen zum Teil recht erotischen
Geschichtchen verpackt, namlich in
Handlungen. Insgesamt durchzie-
hen die einzelnen Texte sehr viele
abschliefende Wertungen und Kom-
mentare, die eher in ein personliches
Tagebuch denn in eine literarische
Form passen. In der »Bilanz zweier
Freundschaften« kommt dies etwa bei
der Figur des Seelsorgers, Pfarrer Dr.
Keller, zum Ausdruck. Warum, fragt
sich der Erzahler (der mit Donatus
Stieler in eins zu setzen ist) habe ich
mich so von ihm beeinflussen lassen
und ihm nie widersprochen? Zwar
rdt ihm der Pfarrer zu einer echten
Freundschaft mit einem Mann, zu-
gleich aber fordert er dessen Freund
Benno auf, das Verhiltnis mit ihm zu

QueerVerweise

beenden. Auch die Ubrigen Figuren
dieses Buches treten riickblendend
auf und am Schluss bekennt der Er-
zahler sein »fast eitles Bediirfnise,
sich mit sich selbst und seinen Feh-
lern auseinander zu setzen. Sein
Band mit Erzdhlungen konzentriert
sich darauf, wie Mann Mann trifft,
nur wenige der Erzdhlungen haben
einen weiteren Rahmen.

Maze Hiillstoos

Blumen im Haar

Asne Seierstad

Der Buchhindler aus Kabul. Eine
Familiengeschichte, Claassen,
Miinchen 2003, 302 Seiten, 20 €.

Vier Monate lang lebte die norwegi-
sche Journalistin Asne Seierstad im
Friihjahr 2002 auf engstem Raum mit
der GrofRfamilie des Buchhindlers
Sultan Khan in Kabul zusammen.
In ihrem fiktional gehaltenen Buch
geht Seierstad an einer Stelle auch
auf Homosexualitdt in Afghanistan
ein. Sie sei, besonders im Stdosten
Afghanistans, weit verbreitet: »Viele
Kommandanten haben mehrere jun-
ge Liebhaber und oft sieht man ltere
Manner, die mit einer Schar Knaben
herumlaufen. Die Jungen tragen Blu-
men im Haar, hinter dem Ohr oder
in den Knopflchern.« (S. 276). Des
Weiteren gibt sich Seierstad kaum
verifizierbaren Verallgemeinerungen
hin: die Jungen, die starren, flirten
und die Hifte schwenken, »erin-
nern« sie an »die Transvestiten im



BiicherRegal

Westen«, zwischen den Liebhabern
komme es »oft« zu FEifersuchtsdra-
men, »nicht selten« sei Blutrache
genommen worden. So nett sich
das Ganze anhért, so ungenau ist es
nicht nur formuliert, sondern auch

recherchiert.
Berta Bose

Sancta Simplicitas

Uwe Birnstein

Todliches Abendmahl, Giitersloher
Verlag, Giitersloh 2003, 158 Seiten,
8,50 €.

Die evangelische Pastorin Katja Hal-
berberg tut etwas fiir Homosexuelle
und gegen die Gen-Mafia, und sie
feiert mit einem katholischen Kaplan,
schwul und natiirlich gutaussehend,
gegen die Verbote der Amtskirchen
ein Okumenisches Abendmahl auf
dem okumenischen Kirchentag in
Berlin. Doch die (theologisch nicht
ndher qualifizierte) Oblate, die der
Kollege vom anderen Ufer ihr ver-
abreicht, erweist sich sehr schnell
als letal. Maren Meister, evangeli-
sche Theologin und Privatdetektivin,
nimmt am Gottesdienst teil und hat
ihren ersten Fall.

Katja Halberberg kann einem
Leid tun, aber im Grunde ist es eher
der Morder, der unser Mitgefiihl er-
regt. Denn zuerst wird, warum auch
immer, auf Seite 57 sein schwarzes
Geheimnis vorzeitig ausgeplaudert,
und dann ldsst er seine Mordutensi-

361

lien auch noch in aller Offentlichkeit
herumliegen! Wer mit Gift operiert,
hat in der Regel kein Problem mit der
Leiche, weil das Opfer an einer im
Hinblick auf den Titer unverdachti-
gen Stelle zusammensackt, rochelt
und stirbt; da sollte man sich mit
der Tatwaffe doch etwas mehr Miihe
geben konnen! Aber man findet so-
wohl einen StoR Oblaten als auch
eine eindeutig gesundheitsschadliche
Zutat nebeneinander im Biiro des Ta-
ters. Sancta Simplicitas! Aber es geht
noch weiter: Ein derart verdachtiges
Ensemble muss ja selbst einem evan-
gelischen Pfarrer auffallen, und so ge-
schieht es dann auch. Der wiederum
lasst sich das Gift vorsorglich in die
Tasche gleiten, als Beweismittel, und
ruft die Polizei. Kann man so dumm
sein? Man kann; die Polizei erlaubt es
und der Autor ebenfalls.

Soweit zur Kriminalistik, mit der
es nicht eben zum besten steht. Doch
dem Roman geht es wohl in erster Li-
nie um Gesinnung und Lebenswelt;
und hier werden wir besser bedient,
auch wenn es dann insgesamt doch
reichlich plakativ zugeht. Katja Hal-
berstadt gehort zum linkskirchlichen
Milieu und Maren Meister ebenfalls;
hier sollen wir uns wohlfiihlen. Auf
der Gegenseite jedoch stehen eine
ganze Menge bdser Menschen, die
man als Kirchentante neuen Typs
ganz einfach nicht leiden mag. Und
das Aufregende ist: Die hingen alle
irgendwie zusammen, ob es nun
reaktionare Katholiken, die Gen-
Mafia oder radikalprotestantische
Bibelspinner sind. Der Autor bringt
es tatsdchlich fertig, gut verdienende
Genomexperimentierer und rechts-
katholische Protestantenfresser Hand



362

in Hand arbeiten zu lassen, und die
haben natiirlich ihre Verbindungen
bis in die Polizei! Was sie letztlich ge-
meinsam haben, ist ein immer wieder
angeprangerter  Reinlichkeitswahn;
nicht umsonst findet sich in diesem
Lager auch eine Nonne mit Wasch-
zwang — da wird die Symbolik dann
doch etwas dreist. Nun, diese Leute
wollen die Kirche von Homosexuel-
len und die menschliche Natur von
Krankheit und Schwiche gesiubert
wissen, sind darum bdse und miissen
sich von Maren Meister unverschim-
te Fragen gefallen lassen. Ist schon
recht, aber es ware wohl auch nicht
ganz verkehrt, wenn Maren Meister
und ihre Freunde sich etwas besser
in die Denk- und Lebenswelt der An-
dersdenkenden einfiihlen konnten.
Im Grunde wird hier ein Jahrtausend-
wende-Feld-Wald-und-Wiesen-Pro-
testantismus absolut gesetzt und auch
katholischen Zauderern als Norm
vorgeschrieben. Sollen die sich doch
nicht so anstellen mit ihrer Eucharis-
tie! Aber, so fragt man sich auch als
schwuler Protestant: Was hat diese
Art von Religion eigentlich zu bieten?
Wo bleibt das Geheimnis und wo die
Erlésung? Wo wird der Alltag durch-
brochen, wenn man nicht gerade,
wie Maren Meister es gerne tut, mit
einem attraktiven und anderweitig li-
ierten Pfarrer die Ehe bricht?

Das sind so Fragen, die man viel-
leicht gar nicht stellen sollte. Man
kann den Krimi auch einfach nur run-
terlesen und nebenbei Kekse fressen,
dann ist man in drei Stunden fertig.

Friedrich Wagenfeld

QueerVerweise

Erfiillte Leben

Lutz van Dijk/Giinter Grau

Einsam war ich nie. Schwule
unter dem Hakenkreuz 1933-
1945, Querverlag, Berlin 2003,
176 Seiten, 12,90 €.

Der Querverlag hat Lutz van Dijks
bereits 1992 erschienenes Buch »Ein
erfilltes Leben — trotzdem ...« in die-
sem Jahr in einer aktualisierten und
erweiterten Neuausgabe veréffent-
licht. Elf Interviews sind in dem Buch
versammelt, die den Blick offnen fiir
die unterschiedlichsten Erfahrungen
aus der Zeit des Dritten Reiches. Die
Spanne reicht von der Kaisertreue
iber Flucht und Verfolgung bis hin
zum Widerstand.

Die Texte sind meist zehnseitige
Portrdts, denen man stark anmerkt,
dass sie aus Interviews entstanden
sind — manchmal sogar aus mehr-
maligen. Nutzlich sind die Quel-
len- und Literaturangaben. Ein Kom-
mentar von Gunter Grau nimmt die
historische Einordnung vor. Der His-
toriker wirft die Frage auf, ob die Le-
benszeugnisse »typisch« fiir die Zeit
des Nationalsozialismus seien.

Die Aufarbeitung der Schicksale
Homosexueller begann nur schlep-
pend. Grau weist darauf hin, dass
der Zeitgeschichtsforschung gerade
einmal ein gutes Dutzend authen-
tischer Zeugnisse zur Verfligung
stand. Die Folge davon war, dass das
Schicksal von Juden und Homosexu-
ellen tber viele Jahre hinweg gleich-
gesetzt wurde — zu Unrecht, wie
Grau darlegt. »Umerziehung« und



BiicherRegal

nicht »Ausmerzunge sei das eigent-
liche Ziel der Nazis gewesen. Der
Kommentar von Ginter Grau fasst
die aktuelle Forschungslage zusam-
men und bietet so einen gut lesbaren
Einstieg in das Thema Homosexua-
litdit und Nationalsozialismus. Viel-
leicht wére er am Anfang des Buches
besser aufgehoben gewesen.

Dokumentiert sind in dem Buch
zudem zwei Texte, die es zu lesen
lohnt: einmal die »Erklirung homo-
sexueller Uberlebender zum fiinf-
zigsten Jahrestag ihrer Befreiungs,
dann die »Stellungnahme zu dem
misslungenen Versuch der Bundes-
regierung, homosexuelle Opfer zu
rehabilitieren«, die unter anderem
darauf hinweist, dass die Gerichtsur-
teile nach § 175 aus den Jahren 1949
bis 1969 noch immer nicht aufgeho-

ben sind.
Thomas Siilzle

Federers Wahrheit

Pirmin Meier

Der Fall Federer. Priester und
Schriftsteller in der Stunde der
Versuchung. Eine erzihlerische
Recherche, Ammann Verlag,
Ziirich 2002, 389 Seiten, 24,90 €.

In den Biographien mancher Men-
schen gibt es einen Wendepunkt, ei-
nen tiefen Einschnitt, der sich genau
bestimmen ldsst, von dem aus ein
Leben aus der Bahn geworfen und in
eine ganz andere Richtung gelenkt
wird. Auf den heute weitgehend ver-
gessenen, bei seinem Tod 1928 aber

363

hochgeehrten, populdren Schweizer
Volksschriftsteller Heinrich Federer,
den »katholischen Kontrapunkt zu
Gottfried Keller«, trifft dies augen-
scheinlich zu.

Am 2. August 1902 wird Federer,
Frauenseelsorger am Elisabethen-
heim in Ziirich und Redakteur der
katholischen »Ziricher Nachrich-
ten«, verhaftet, beschuldigt des Kin-
desmissbrauchs an dem Schiiler Emil
Brunner wdhrend eines Ausfluges
auf das Stanserhorn. Der Zimmer-
nachbar im Hotel hat zweideutige
Balgereien der beiden beobachtet,
Fahrgdste der Stanserhornbahn auf-
dringliche Zartlichkeiten des 35-
jahrigen Priesters gegeniliber dem
elfjdhrigen Jungen. Der »Fall Fede-
rer« schaukelt sich zum landesweit
beachteten Skandal hoch, da er als
geeignete Munition fir die konfes-
sionellen und politischen Graben-
kdmpfe der Schweiz angesehen
wird. Dabei ergeben sich eigenartige
Konstellationen: Protestanten und
Konservative auf Seiten der Ankldger,
Katholiken und Liberale auf Seiten
der Beklagten; Tribiine der offen
ausgetragenen Auseinandersetzung
sind die jeweiligen Presseorgane.
Nach dreiwochiger Untersuchungs-
haft gegen Kaution freigelassen,
wird Federer Ende September 1902
einer »unziichtigen Handlung« fiir
schuldig gesprochen, kommt aber
mit einer milden (Geld-)Strafe da-
von. Weitaus schwerer wiegt die
gesellschafliche Achtung. Federer
steht vor dem beruflichen Nichts.
Jahrelang ist er auf die finanzielle
Unterstiitzung katholischer Génner



364

und privater Freunde angewiesen.
Artikel und kleinere journalistische
Arbeiten veréffentlicht er unter Pseu-
donym, bis ihm 1908 der literarische
Durchbruch gelingt, als er mit seiner
Erzahlung »Vater und Sohn im Exa-
men« den mit 5 000 Reichsmark
hochdotierten ersten Preis bei einem
Novellenwettbewerb der deutschen
Zeitschrift »Daheim« gewinnt. Von
nun an folgen zahlreiche populire
Heimatromane wie »Pilatus«, »Re-
gina Lob«, »Das Matteliseppi« und
italienische Reise-Erzahlungen, wie-
der unter seinem Namen, die ihn zu
einem der erfolgreichsten Schriftstel-
ler der Schweiz machen, zu einem
wohlhabenden und mit Ehrungen
iberhduften Mann. Bei seinem Ab-
leben und noch Jahrzehnte (iber
seinen Tod hinaus wird das auslo-
sende Moment fiir Federers Schrift-
stellerkarriere tabuisiert. Man folgt
der pointiert formulierten, aber die
Wabhrheit verleugnenden These des
Heimatdichters, sein Asthma sei der
Schatten gewesen, der sein Leben
uberlagert habe: »Es zwang mich,
Leben zu schreiben, statt Leben zu
leben.« (S. 15) Auch und gerade sei-
ne Biographen verschweigen seine
Padophilie; der bekannteste, Pater
Sigisbert Frick, lasst vermutlich sogar
Federers Tagebuch verschwinden,
zumindest ist es seit dem Tode Fricks
verschollen.

So hat Pirmin Meier das groRe,
unbestreitbare Verdienst, den »Fall
Federer« aufgerollt und damit die
Leserschaft, anders als die bisheri-
ge Federer-Forschung, nicht linger
um »das innere Drama des Autors«

QueerVerweise

betrogen zu haben. (S. 27) Minuti-
6s beschreibt er Federers und Emils
gemeinsame Stunden bis zur Fest-
nahme des Priesters, dessen Zeit in
der Untersuchungshaft und die Pro-
zessvorbereitungen aus den vorhan-
denen Gerichtsakten. Damit belegt
Pirmin Meier eindrucksvoll, womit
er auf der vorletzten Seite seines
Buches sein Nachwort einleitet: »In
Akten, Briefen und weiteren Doku-
menten schlummert ein verborgenes
Potential von Wabhrheit (iber den
Menschen, welches durch kein Er-
finden einzuholen ist«. (S. 388) Und
dennoch ist diese Wahrheit in weiten
Teilen Federers Wahrheit, der Pirmin
Meier allzu sehr vertraut. Der zwei-
te Hauptbeteiligte, Emil Brunner,
kommt wegen nicht vorhandener
Quellen kaum zu Wort. So tritt Emil
dem Leser aus der Perspektive Fe-
derers entgegen, aus seinen Gedich-
ten, aus seinen Verhoren, aus seinen
Briefen aus der Untersuchungshaft.
Seine Liebe zu Emil hat Federer nie
bestritten: »Ich hab’ einen klugen
Knaben so gern./Er ist mir lieb wie
der Abendstern/ in des Lebens Miide
gewesen.« (S. 140) Diese Liebe
verharrte aber nicht auf der plato-
nischen Ebene, sondern fiihrte zum
Austausch von Zirtlichkeiten, zum
Ndchtigen in einem Bett, zu engem
Korperkontakt, der Federer sexuell
erregte. Teil dieser Erregung war,
dass Federer sich gerne rhetorisch
unterwarf. Auf der Postkarte, mit der
Emil Brunner Federer zu dem fol-
genschweren Ausflug einlud, redet
er den dreimal so alten Priester mit
»Lieber Sklave Skio« an, sich selbst
bezeichnet er als »Dein liebender
Herr und Freund«. Dass Federer mit



BiicherRegal

dieser Mischung aus Knabenliebe
und Unterwiirfigkeit Emil gegeniiber
eine gefahrliche Grenze iiberschrit-
ten hatte, war ihm selbst bewusst.
Sonst hdtte er nicht versucht, Emil
die Initiative zu dieser Grenziiber-
schreitung  zuzuschieben, gegen
dessen »Herrschsiichtigkeit« er sich
nicht habe wehren kénnen. Mit Aus-
sagen wie: »Es ekelte mich, als ich
Emil so nahe im Bette haben musste«
(S. 214) oder er habe Emil »Liebko-
sungen geschenkt, die unmannlich
und unwiirdig waren. Emil, ganz
Franzose wie seine Mutter, hat die-
selben als etwas Selbstverstandliches
gefordert« (S. 252) weist er Emil die
agierende, sich selbst die duldende
Rolle zu. Kein Argument war Federer
zu abstrus, um seinen Kopf aus der
Schlinge zu ziehen, so dasjenige,
er sei durch den Besuch von Sozi-
alistenversammlungen in Ziirich zu
»unvorsichtig und frei gewordenc.
(5. 198)

Federer hat Emil vermutlich nie
mehr wiedergesehen. »Begegnet« ist
er ihm als literarische Figur in meh-
reren seiner Biicher. Vor und nach
Emil gab es weitere, namentlich
bekannte Favoriten. Insofern ist der
Untertitel des Buches irrefiihrend:
Es gab fiir Federer keine »Stunde der
Versuchung«, die Padophilie war
vielmehr die »Versuchung seines
Lebens«. Sie hat sein Leben belastet,
aber nicht zerbrochen. Inwieweit er
sich mit seiner Veranlagung wirklich
auseinander gesetzt hat, ob und wie
sehr er mit Schuldgefiihlen belastet
war und diese verarbeitete, wird in
Pirmin Meiers Buch nicht deutlich

365

genug. Dass Heinrich Federer mit
sich und seinem Leben nicht im Rei-
nen war, spricht aus dem Wunsch fiir
seine Beerdigung: »je einfacher und
stiller und einsamer alles, um so lie-
ber.« (5. 17)

Ist Heinrich Federer nun das Op-
fer einer verklemmten Sexualmoral
seiner Zeit geworden, welche eine,
welche die im Grunde harmlo-
se Knabenliebe zu einem Skandal
aufbauschte, der »haarstriubender
als jede Erfindung ist«, so der wer-
bende Buchriickentext? Der Tenor
des Buches legt dies nahe, wiirde
die vermeintliche Harmlosigkeit der
Padophilie nicht durch das Schicksal
des vergessenen Hauptbeteiligten
Emil Brunner zumindest in Frage
gestellt. Emil studiert an der Fidge-
ndssischen Technischen Hochschule
in Zirich, wird Ingenieur, heiratet
1918, wird Vater zweier Tochter und
begeht 1924 im Alter von 34 Jahren
Selbstmord. Aufgrund des Abstands
von 22 Jahren und der fehlenden
Quellen bleibt es fragwiirdig, einen
ursdchlichen Zusammenhang zu
dem Skandal des Jahres 1902 zu
konstruieren, aber dennoch ist es
Emil Brunner, dessen Leben, warum
auch immer, aus der Bahn geworfen
wurde und als Tragodie endete. Dies
fast ganzlich aus dem Blick verlo-
ren zu haben, die Grenze zwischen
Harmlosigkeit und Verharmlosung
der Pddophilie nicht genau gezogen
zu haben, dies hitte einem so akribi-
schen Rechercheur und glinzenden
Schreiber wie Pirmin Meier nicht
passieren diirfen.

Bernd Braun



366

Der emanzipatorischen
Theologie die Zihne

gezogen

Wolfgang Schiirger

Wirklichkeit Gottes und
Wirklichkeit der Welt. Theologie
im Konflikt der Interpretationen

(Forum Systematik Bd. 12),
Kohlhammer, Stuttgart 2002,
363 Seiten, 36,90 €.

Fiir emanzipatorische Theologien
wie die lateinamerikanische Befrei-
ungstheologie, die feministische und
die schwule Theologie spielt die Ana-
lyse des gesellschaftlichen Kontextes
und der spezifischen Erfahrungen
sozialer Gruppen eine konstitutive
Rolle. Wiéhrend sich die Befreiungs-
theologie dabei nahezu ungebro-
chen auf die Perspektive der Armen
berufen konnte, die in der biblischen
Offenbarung eine zentrale Sinnach-
se darstellt, mussen feministische
und schwule Theologie zwischen
sich und die Schrift die Filter des
Patriarchats- bzw. des Homophobie-
verdachts schalten. Die Erfahrungen
von Frauen wie auch von Schwulen
werden entscheidende Kriterien der
theologischen Sinnbildung. Ist die
damit einhergehende Verabschie-
dung des sola scriptura-Prinzips theo-
logisch legitim oder nicht?
Wolfgang Schiirger reagiert in
seiner Habilitationsschrift auf die-
ses Problem. Er zeigt, dass das
Einbeziehen der Erfahrung nicht
notwendigerweise auf »Erfahrungs-

QueerVerweise

verabsolutierungz hinauslaufen
muss, sondern  unumgénglicher
Bestandteil jeder theologischen In-
terpretation ist. Im Unterschied zur
Barth’schen Neoorthodoxie hat sich
die Universititstheologie im Dialog
mit der Wissenschaftstheorie, der
neuzeitlichen  Philosophie sowie
der Lebenswirklichkeit von Jugend-
lichen und fremden Kulturen in der
zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts
langst wieder der Erfahrung geoffnet.
Doch die Versuche, fiir die Theologie
im Konzert der Wissenschaften den
Umgang mit der letztgiiltigen Sinn-
totalitdt zu reklamieren (Pannenberg)
und durch ontologische oder trans-
zendentale philosophische Reflexio-
nen die konkreten Erfahrungsinhalte
zu umgehen (Rahner, Tillich), vermo-
gen heute nicht mehr zu lberzeu-
gen, da die Einheit der Wirklichkeit
in eine Vielfalt der Perspektiven und
Anschauungen zersplittert ist. Die
traditionelle »Hermeneutik des Ein-
verstandnisses« a la Gadamer - so
das Fazit am Ende des ersten Teils
— hat sich in der Postmoderne in den
angstauslosenden »Konflikt der Inter-
pretationen« verwandelt.

Dass dieser Konflikt unumgang-
lich ist, zeigt Schiirger dann im
zweiten Teil auf, indem er das philo-
sophische Denken der Postmoderne
rekonstruiert. Den Wendepunkt vom
ontologischen zum interpretativen
Denken markiert die Phanomeno-
logie Husserls: Die unbegrenzte
Vielfalt der Anschauungen eines Er-
kenntnisobjekts lasst dessen fixierte
Wesensbestimmung nicht mehr zu.
Als reprdsentativ fiir postmodernes
Denken erachtet Schiirger im Weite-
ren solche Denker, die sich kritisch



BiicherRegal

auf die Tradition der hermeneuti-
schen Philosophie beziehen - sei es,
dass sie am Ende beim uniiberbriick-
baren »Widerstreit«  sprachlicher
Interpretationen landen (Lyotard,
Vattimo, Ricoeur), sei es, dass sie die
Dezentrierung des interpretierenden
Subjekts betreiben, das immer schon
auf die Spur vorgédngiger Deutungen
durch andere zurlickverwiesen ist
(Levinas, Derrida).

Im dritten Teil referiert Schur-
ger theologische Rezeptionen der
Postmoderne in den USA und in
Europa mit iiberwiegend konserva-
tivem Einschlag. Die Maoglichkeit
der Dekonstruktion theologisch-
metaphysischer Begrindungen hat
in den USA vor allem »Schrecken«
ausgelost. Ihr steht als »Versuchungc
die Flucht in postliberal-traditiona-
listische oder holistische Ansitze
gegeniiber, die sich letztlich gegen
neue Erfahrungen abschotten. Auch
in Europa dient die theologische Re-
zeption der Postmoderne haufig der
Immunisierung gegen sie. Besonders
frappierend zeigt sich dies bei dem
franzosischen Theologen Jean-Luc
Marion, der in seinem Buch »Dieu
sans |'Etre« die Onto-Theologie nur
hinter sich lasst, um am Ende bei ei-
ner eucharistischen Logos-Metaphy-
sik zu landen — gerade so, als ob es
Derridas Kritik des abendlandischen
Logozentrismus nie gegeben hitte.

Schiirger grenzt sich von der-
artigen Versuchen, durch Rekurs
auf die Offenbarung dem Denken
der différance seine Konkretheit
zu nehmen und eine neue Eindeu-
tigkeit herzustellen, deutlich ab.
Gleichwohl halt er daran fest, ein

367

theologisches »System« formulieren
zu wollen, nur soll es sich dabei um
ein »offenes System« handeln, das
den Widerstreit als »Spalt« in Gott
selbst verortet. Zu diesem Zweck
greift er auf das traditionelle Schema
der Trinitdtstheologie zurlick, um es
so zu »refigurieren«, dass es sich mit
den verschiedenartigen Erfahrungen
postmoderner Provenienz »verket-
ten« ldsst. Was vormals »grofec,
metaphysische Erzahlungen mit uni-
versalem Anspruch waren, bricht er
in kleine Erzahlungen des Partikula-
ren um, die der herkdmmlichen Tri-
nitatslehre einen neuen Anstrich ver-
leihen. So liest er den priesterlichen
Schopfungsbericht als Geschichte,
die im babylonischen Exil Hoffnung
machte; Jesus Christus deutet er von
der freiwilligen EntduBerung Gottes
und der Einwohnung in das Nied-
rige her und der Heilige Geist ist
— ausgehend von der Vision des Pe-
trus, die den Raum fiir die Heiden-
mission erdffnete (Apg 10,1-11,18)
— derjenige, der die »Gemeinschaft
Verschienener erméglicht, indem er
zum Verzicht auf Selbstdurchsetzung
bef&":ihigt«.

Wenn man auf diese Weise das
sola-scriptura-Prinzip im Sinne von
»impliziten Axiomen« (Ritschl) ver-
steht, so die Grundidee von Schiir-
ger, lassen sich Schrift und Erfahrung
miteinander vermitteln.  Schirger
zeigt an vielen Beispielen, wie derar-
tige »implizite Axiome« des christli-
chen Glaubens in unterschiedlichen
Kontexten rezipiert werden: Der
Christus der Bauern von Solentina-
me steht dabei neben der Fotoserie
»Ecce Homo« von Elisabeth Ohlson,
die Jesus in der Umgebung von Aids-



368

Kranken darstellt. So schlieft sich
der Kreis wieder zu den emanzipato-
risch-kontextuellen Theologien.

Aber schliet er sich wirklich
oder ist Schiirger mit seinem Vorha-
ben, mittels des postmodernen Den-
kens zwischen emanzipatorischer
und traditioneller Theologie zu ver-
mitteln, genau in die Falle postmo-
derner Beliebigkeit getappt, vor der
gesellschaftskritische - Theologlnnen
wie Dorothee Solle, Kuno Fiissel und
Elisabeth Schiissler Fiorenza gewarnt
haben? Im Laufe des Buches werden
die Anliegen der emanzipatorischen
Theologien von der harten Miinze
politisch-theologischer Forderungen,
der sich die herrschende Theologie
zu stellen hatte, in eine Reklame fiir
den traditionsreichen Gemischtwa-
renladen »Theologie« umgetauscht,
der auch in der Postmoderne noch
allerhand zu bieten hat. Dieser
schlechte Tausch vollzieht sich vor
allem an den Ubergingen zwischen
den einzelnen Teilen des Buches,
weil dort wichtige Fragen nicht pro-
blematisiert werden: Inwieweit sind
z. B. die Erfahrungen der Unterdrii-
ckung mit den Erfahrungen der Na-
turwissenschaften vergleichbar? Vor
allem: Warum folgt die Argumenta-
tion auf ihrem Weg in die Postmo-
derne ausschlieBlich der Spur, die
aus der Hermeneutik kommt? Diese
folgenschwere Richtungswahl wird
nicht von der Sache her, sondern mit
der Autoritat von Wolfgang Welsch

QueerVerweise

begriindet. Dartiber hinaus muss die
blofe Ankiindigung reichen, dass
diese Autoren fiir das im vierten Teil
formulierte »offene System« der The-
ologie als Gesprachspartner relevant
seien. Wenn Wolfgang Schiirger da-
gegen Foucault oder Butler in seinen
Kanon des postmodernen Denkens
aufgenommen hitte, hitte er nicht so
leicht aus dem Blick verlieren kén-
nen, wie der Konflikt der Interpreta-
tionen mit komplex verschachtelten
Macht- und Herrschaftsverhiltnissen
verkniipft ist. Doch indem er Ge-
sellschaftsanalyse, Herrschafts- und
Ideologiekritik ausblendet und wie-
der zur Philosophie als Gesprichs-
partnerin der Theologie zuriickkehrt,
zieht er den emanzipatorischen The-
ologien nolens volens die Zihne.

Als Folge davon grassiert — neben
den zahlreichen Tippfehlern - ein
Jargon der Postmoderne, bei dem
man vor lauter »Ubergingen«, an
denen irgendjemand etwas »verket-
tet« oder »verwindet«, kaum noch
eine Ahnung davon hat, wie man
ausgehend von konkreten Erfahrun-
gen geradeaus denkt und frei spricht;
das »offene System« gerit so uniiber-
sichtlich, dass man sich auch noch
auf Gliederungsebene 4.2.2.3.8.4
zurechtfinden muss. Das Opfer des
systematischen Denkens aber ist ein
zu hoher Preis fir den blofen An-
schein einer Vermittlung zwischen
Schrift und Erfahrung.

Michael Brinkschréder



BiicherRegal

Engel neben uns

Hans Stempel und
Martin Ripkens (Hg.)

Der Engel neben Dir. Gedichte
zwischen Himmel und Erde,
Deutscher Taschenbuch Verlag,
Miinchen 2002, 176 Seiten, 8 €.

Engel sind beinahe das Einzige, was
uns noch befliigelt. Die Literatur ist
ohne sie nicht vorstellbar, ihre Do-
madne bleibt uniiberlesbar die Lyrik.
Sie sollen dem Beduirfnis nach Trost
und Begleitung gerecht werden und
einem zusehends jenseitigeren Gott
als Zwischenwesen Vermittler sein.
Die Miinchner Herausgeber prisen-
tieren in ihrer neuesten Anthologie
eine Phalanx von Dichtern und Au-
toren, welche aus den Sendboten
Gottes Botschafter in der Poesie, Ly-
rik und Literatur machen: Peter Paul
Althaus, Hans Arp, Cyrus Atabay,
Rose Auslander, Walter Benjamin,
Heinrich Boll, Rolf Bongs, Bertolt
Brecht, Hans Magnus Enzensberger,
Gunter Grass, Peter Hacks, Ricarda
Huch, Marie Luise Kaschnitz, Sarah
Kirsch, Else Lasker-Schiiler, Frie-
derike Mayrocker, Christian Mor-
genstern, Heiner Miller, Christine
Nostlinger, Rainer Maria Rilke, Nelly
Sachs, Paul Scheerbart, Mario Wirz
und viele andere.

Die Herausgeber des Bandes
haben dabei den Versuch unternom-
men, die Gedichte thematisch zu
ordnen. Das erste der sieben Kapitel
ist dem Schutzengel gewidmet, dem
»Engel der Zufluchtc, der an unsere
intimsten Angste riihrt, an unsere

369

verborgensten Sehnsiichte. Er wird
als Helfer und Mahner interpretiert.
Mascha Kaléko vergibt beispielswei-
se einen sehr konkreten Auftrag an
seinen Schutzengel:

»Er ist mein Sohn. Das heiBt: er ist
gefahrdet.

Sei um ihn tags, behiite seinen Schlaf
Und fiig es, dass mein liebes schwarzes
Schaf

Sich dann und wann ein wenig weiBB
gebirdet.«

Weitere Kapitel prasentieren die
Engel des Zorns, des Abschieds, der
Zartlichkeit, der Heiterkeit, Engel
im Voriiberwehn und Engel der Ge-
schichte. Engel erscheinen in diesem
Gedichtband als die menschlichste
Form von Metaphysik, die keiner
theologischen Weihen bedarf. Im
bloBen Voriiberwehn lassen sie uns
die Fragwiirdigkeit unserer erden-
schweren Existenz erahnen. Zuriick
bleibt einzig die Sehnsucht, wie sie
René Schickele in seiner »Ode an die
Engel« apostrophiert:

slhr seid der Schwung hinauf und
hiniiber,

seid alles, was starker ist, als der Tod .«

Die vorliegende Gedichtsamm-
lung ist eine facettenreiche Samm-
lung, die den Spuren der Engel in
der Lyrik des 20. Jahrhunderts folgt
und offenbarende Erkenntnisse be-
reit halt.

Martin Hittinger



370

AS ROSA BRETT bietet Platz fiir

QueerVerweise aller Art: Veran-
staltungsankiindigungen, Termin- und
Publikationshinweise, Tagungsberich-
te, die Vorstellung von Initiativen und
Projekten... Die Zahl schwul-christ-
lich engagierter Gruppen, Verbdnde
und Gottesdienstgemeinden  steigt

immer weiter. Das Rosa Brett will die-
se bekannt machen, miteinander in
Kontakt bringen und zur Entwicklung
neuer ldeen und Projekte beitragen.

* zu Kardinal Ratzingers
- »Erwdgungenc«

Die »Erwdgungen zu den Entwiirfen
einer rechtlichen Anerkennung der
Lebensgemeinschaften  zwischen
homaosexuellen Personen« aus Kar-
dinal Ratzingers Feder losten im
Sommer diesen Jahres unterschied-
lichste Reaktionen aus, die Michael
Brinkschroder und Martin Huttinger
in ihren Beitrdgen in dieser WeRrk-
sTaTT reflektieren. Die Okumenische
Arbeitsgruppe Homosexuelle und
Kirche (HuK) hat sich dankenswer-
terweise die Mithe gemacht, in einer
20-seitigen Beilage zum HuK-Info
(Nr. 149/150) den Wortlaut der va-
tikanischen Erklarung und eine Aus-
wahl an Reaktionen darauf abzudru-
cken, zum Beispiel:

QueerVerweise

ROSG

Brett

e Erklarung des Vorsitzenden der
Deutschen Bischofskonferenz, Kar-
dinal Lehmann vom 31. Juli 2003

* Gemeinsame Presseerkldarung des
Netzwerkes Katholischer Lesben
(Nkal) und der Okumenische Ar-
beitsgruppe Homosexuelle und
Kirche e.V. (HuK)

* Stellungnahme  der  Katholi-
schen Schwulen Priestergruppen
Deutschlands (KSPD)

» Stellungnahme von Superinten-
dent Dieter Hofmann, Evangeli-
scher Kirchenkreis Oberhausen

e 3»Das Nein zum Ja-Wort Homo-
sexualitdt. Lebenspartnerschaften
und ein neues Dokument aus dem
Vatikan.« Beitrag von Michael
Schrom in Christ in der Gegenwart
Nr. 33 vom 17.8.2003

* »Der Vatikan — ein Fall fir den Ver-
fassungsschutz.« Alice Schwarzer
in Emma, Sept./Okt. 2003.

Die HuK hat der WEerkstaTT-Redak-

tion einige Exemplare dieser Doku-

mentation zur Verfligung gestellt.



RosaBrett

Wer ein Exemplar gegen eine Ver-
sandpauschale von 2,- € mochte,
mailt, faxt oder schreibt an:

WeSTh, c/o Christian Herz
Isareckstr. 48

D-81673 Miinchen

Tel./Fax: +49 (089) 890 688 38
bestellung@westh.de

Die eigentlichen Adressaten des
vatikanischen  Schreibens, sprich
die Politiker aller Coleur, haben

unterschiedlich zum Papier Stellung
bezogen, was die WerksTATT hier aus-
zugsweise dokumentiert.

» Démokrafis;fhef'AnSf;abd. .
erfordert gleiche Rechte«

Manfred Bruns, Sprecher des Les-
ben- und Schwulenverbandes in
Deutschland (LSVD), erklirte in ei-
ner ersten Stellungnahme gegeniiber
der Presse:

»Die Aufforderung von Kardinal
Ratzinger an alle katholischen Poli-
tiker, sich der Legalisierung ehedhn-
licher Formen im Zusammenleben
von Homosexuellen zu widersetzen,
ist an Dreistigkeit kaum zu Uberbie-
ten.

Es geht um Politik, und die wird
bekanntlich von gesetzgebenden
Organen gestaltet. Ratzingers Auffor-
derung ist eine massive Einmischung
der katholischen Kirche in die Ge-
staltungsfreiheit der Parlamente. Die

n

Kirche sollte sich auf ihre eigentli-
chen Aufgaben wie Gottesdienst und
Seelsorge beschrdanken. Darin liegt
die »moralische Pflicht< der katholi-
schen Kirche.

Wir warnen Kardinal Ratzinger
davor, gegen Lesben und Schwule
Stimmung zu machen. Der Schuss
geht nach hinten los. Mit solchen
Extrem- und Minderheitenpositio-
nen werden der katholischen Kirche
noch mehr Mitglieder davonlaufen.
Kardinal Ratzinger hat seiner Kirche
keinen guten Dienst erwiesen.

Es gibt keinen Grund, Lesben und
Schwulen gleiche Rechte vorzuent-
halten. Wer gegenseitig fiireinander
einsteht und Pflichten Ubernimmt,
hat auch Anspruch auf gleiche Rech-
te. Der LSVD wird auch weiterhin
dafiir eintreten, dass eingetragene
Lebenspartnerinnen und Lebenspart-
ner die gleichen Rechte wie Ehepaa-
re erhalten. Das ist eine Frage des
demokratischen Anstands!«

Unmittelbar nach Erscheinen
des neuen Vatikandokuments (iber
gleichgeschlechtliche Partnerschaf-
ten erkldrte Bruns im Namen des
LSVD ferner:

»Der Vatikan legt einen ebenso
weltfremden wie menschenfeind-
lichen Dogmatismus an den Tag.
Der Lesben- und Schwulenverband
in Deutschland (LSVD) weist die
unsagliche Behauptung, eine Aner-
kennung gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaften schade dem Allgemein-
wohl, entschieden zuriick. Das ist
unverhohlene Hetze gegen die Min-
derheit der Lesben und Schwulen.

Der Vatikan kann kein einziges
sachliches Argument gegen Einge-



372

tragene Lebenspartnerschaften an-
fiihren. Deshalb versucht er es mit
erpresserischem  Gewissensdruck
auf katholische Politiker. Der LSVD
appelliert an die katholischen Politi-
kerinnen und Politiker, gerade auch
aus den Reihen der CDU/CSU, sich
nicht zu Befehlsempfangern Roms
degradieren zu lassen.

Wir leben nicht im Kirchenstaat,
sondern im demokratischen Rechts-
staat. Das Bundesverfassungsgericht
hat ausdriicklich festgestellt: >Der
besondere Schutz der Ehe in Artikel.
6 Absatz 1 des Grundgesetzes hin-
dert den Gesetzgeber nicht, fir die
gleichgeschlechtliche  Lebenspart-
nerschaft Rechte und Pflichten vor-
zusehen, die denen der Ehe gleich
oder nahe kommen.« Demokratische
Politikerinnen und Politiker sollten
sich an diesem Leitsatz der Gleich-
behandlung orientieren und nicht
am fundamentalistischen Siinden-
dogma des Vatikans.

Von der Katholischen Bischofs-
konferenz in Deutschland verlangt
der LSVD ein Ende der Berufsver-
bote. Die Bischofskonferenz droht
Beschaftigten kirchlicher Einrichtun-
gen, die eine Lebenspartnerschaft
eingehen, mit Kiindigung. Es hat be-
reits erste Entlassungen gegeben.

Es ist ein Skandal, dass einer der
grolten Arbeitgeber Deutschlands
im einundzwanzigsten Jahrhundert
seinen Beschéftigten ein Partner-
schaftsverbot verordnet. Hier geht es
nicht um Priester oder Ordensleute,
sondern um ganz normale Berufe:
den schwulen Krankenpfleger, die
lesbische Erzieherin, den schwulen
Hausmeister im Altenheim.

QueerVerweise

Was soll daran christlich sein,
Menschen mit Berufsverbot zu be-
drohen, weil sie fiireinander sorgen
wollen? Das ist nicht nur diskrimi-
nierend, das ist menschenfeindlich.
Solange die Kirche diese Anord-
nung nicht zuriicknimmt, wird sie
mit stindigen Protesten zu rechnen
haben.«

Bruns begriiBte im Weiteren die
kritischen Stellungnahmen deutscher
Politiker gegen das Vatikandokument
und erkldrte hierzu gegeniiber der
Presse:

»Der Lesben- und Schwulenver-
band (LSVD) begriifit es, dass Poli-
tikerinnen und Politiker von SPD,
Biindnis 90/Die Griinen und F.D.P.
sowie einzelne Stimmen aus der
CDU den undemokratischen Zumu-
tungen des Vatikans eine klare Absa-
ge erteilt haben.

Erschreckend ist aber, dass meh-
rere Politiker der CDU/CSU das Vati-
kan-Dokument ausdriicklich begrilit
haben. Es ist fir uns unfassbar, wie
Politiker demokratischer Parteien ein
Papier gutheiffen konnen, das eine
solch hasserfiillte Sprache gegen
Homosexuelle fiihrt. Im Vatikan-
Dokument wird ausgefiihrt, dass
Homosexuelle an einer sAnomalie
leiden<. Homosexuelle Beziehungen
werden als nicht menschlich diffa-
miert. Homosexualitat wird als »das
Bdse« bezeichnet, der deshalb nicht
einmal Toleranz entgegengebracht
werden drfe.

Der LSVD fordert die Vorsitzen-
den von CDU und CSU, Unionsfrak-
tionsvorsitzende Angela Merkel und
Ministerprasident Edmund Stoiber,
auf, sich eindeutig von den hasser-



RosaBrett

fiillten Aussagen des Vatikan-Doku-
ments zu distanzieren und Unions-
politiker, die das Vatikanpapier be-
griiten, entsprechend zur Ordnung
zu rufen. Meinungsverschiedenhei-
ten lber die rechtliche Ausgestal-
tung gleichgeschlechtlicher Lebens-
gemeinschaften dirfen nicht dazu
fiihren, dass Politiker bedenkenlos
in die Verteufelung einer Minderheit
einstimmen.

Die Union kann nun unter Be-
weis stellen, dass sie in der Gesell-
schaftspolitik nicht einfach der ver-
langerte Arm des Vatikans ist, indem
sie in eine konstruktive Debatte um
den weiteren Ausbau des Lebens-
partnerschaftsgesetzes eintritt. «

(Lesben- und Schwulenverband in
Deutschland, Pressestelle)

Kontakt und weitere Informationen:
Lesben- und Schwulenverband in
Deutschland

Pressestelle: Willmanndamm 8,
D-10827 Berlin

E-Mail: presse@lsvd.de

Internet: www:[svd.de

'riQKgm'Kfeuz:zug gegen
Schwule und Lesben«

Noch am selben Tag der dpa-Mel-
dung erklarte der griine Bundes-
tagsabgeordnete Volker Beck, Erster
Parlamentarischer ~ Geschiftsfiihrer

373

seiner Fraktion »Biindnis 90/Die

Griinen«:

»Wir warnen den Vatikan da-
vor, einen Generalangriff gegen die
rechtliche Anerkennung und Gleich-
stellung homosexueller Lebensge-
meinschaften zu starten. Die Werte
des Abendlandes und der Schutz
der Familie werden nicht dadurch
geschiitzt, dass man Homosexuelle
diskriminiert oder ihren Partner-
schaften die rechtliche Anerkennung
verweigert.

Auch die katholische Kirche und
katholische Politiker mussen akzep-
tieren, dass unsere Rechtsstaaten auf
den allgemeinen Menschenrechten
wie der christlich-abendlindischen
Tradition und der Aufklarung basie-
ren. In pluralistischen Gesellschaf-
ten kann man Homosexuellen die
Gleichberechtigung nicht verweh-
ren. Sie sind Blrger wie andere
auch, sie zahlen Steuern und neh-
men an Wahlen teil.

Fir uns gilt: Wer gleiche Pflichten
ibernimmt, hat auch Anspruch auf
gleiche Rechte. Die Verantwortung,
die in gleichgeschlechtlichen Le-
bensgemeinschaften gelebt wird, hat
fir uns den gleichen Wert wie die
in heterosexuellen Lebensgemein-
schaften gelebte. Deshalb sehen wir
in der Vollendung der Gleichstellung
der eingetragenen Partnerschaften
eine demokratische Verpflichtung, «

Einen Tag spater legte Beck noch
einmal nach und erklarte zum sel-
ben Thema:

»Herr Ratzinger sollte wissen:
Es ist ein Kardinalfehler fiir die Kir-
che, die Liebe zu bekimpfen. Im
demokratischen Staat haben gleich-



374

geschlechtliche Lebensgemeinschat-
ten Anspruch auf Respekt und auf
gesetzlichen Schutz vor Diskrimi-
nierung. Das hat das Bundesverfas-
sungsgericht im Juli 2002 eindrucks-
voll dargelegt. Wenn Rom nun einen
Kreuzzug gegen die Blirgerrechte der
Lesben und Schwulen startet, ist das
ein bedenklicher Schritt zur Selbsti-
solierung der katholischen Kirche in
der Demokratie.

Die Bewegung zur gesetzlichen
Anerkennung homosexueller Paare
nahm im protestantischen Skandi-
navien ihren Ausgang. Offenbar ver-
stort es den Vatikan nachhaltig, dass
nun zunehmend auch katholisch ge-
pragte Lander gleichgeschlechtliche
Partnerschaften anerkennen. Das ka-
tholische Belgien hat ihnen sogar die
Ehe ermaglicht.

Nicht nur in Europa, auch in den
lateinamerikanischen Demokratien
steigt die Achtung vor den Men-
schenrechten Homosexueller. Vor
wenigen Tagen wurden in Buenos
Aires, der argentinischen Haupt-
stadt, die ersten Eingetragenen Part-
nerschaften geschlossen. In Brasilien
gibt es aussichtsreiche Initiativen der
Regierungspartei, landesweit die
Anerkennung gleichgeschlechtlicher
Lebensgemeinschaften einzufiihren.
Diese positive Menschenrechtsent-
wicklung will der Vatikan nun of-
fenbar zurlickdrangen. Das wird ihm
nicht gelingen.

Immer mehr Menschen erken-
nen: Die Familie wird nicht dadurch
geschiitzt, dass man Homosexuelle
diskriminiert oder ihren Partner-
schaften die rechtliche Anerkennung
verweigert. Im Gegenteil, eine gute

QueerVerweise

Familienpolitik stitzt alle Menschen,
die bereit sind, fureinander Verant-
wortung zu libernehmen. «

Beck, der zu den maRgeblichen
[nitiatoren des deutschen Lebens-
partnerschaftsgesetzes zahlt, wies
die Vorwiirfe des Vatikans gegen
derartige Gesetzesvorhaben deutlich
zuriick:

»Die neue Verlautbarung des
Vatikan zur gleichgeschlechtlichen
Partnerschaft ist dagegen ein trauri-
ges Dokument eines engstirnigen Fa-
natismus. Anders als protestantische
Kirchen und auch viele katholische
Theologen und Priester verteufelt der
Vatikan homosexuelle Handlungen
als schwere Siinde. Lebenspartner-
schaftsgesetze als moralischen Ver-
fall und Schaden fiir das Gemein-
wohl zu geileln, ist absurd. Der Vati-
kan bleibt jeden Nachweis schuldig,
dass sich Lebenspartnerschaftsge-
setze nachteilig auf Familien ausge-
wirkt haben konnten. In Dinemark
besteht das Gesetz immerhin bereits
seit 1989. Es geht um Menschen, die
fireinander einstehen und sorgen
wollen. Das ist kein Werteverfall,
sondern ein Wertegewinn fiir die
Gesellschaft.

Fiir demokratische Politikerinnen
und Politiker sollten die neuesten
Vatikan-AuRerungen geradezu ein
Anstof sein, den Abbau der Diskri-
minierung jetzt erst recht beherzt
anzupacken. Wir sehen uns darin
bestdrkt, die Gleichstellung Eingetra-
gener Lebenspartnerschaften weiter
voranzutreiben.

Ratzingers neuer fundamentalisti-
scher Ausbruch ist gleichzeitig auch
ein Ausdruck von Schwiche. Der



RosaBrett

Vatikan fihlt sich offenbar hilflos,
weil die Menschen weltweit seinen
Dogmen zur Sexualmoral nicht mehr
folgen, sondern selbst entscheiden,
wie sie Familie, Partnerschaft oder
Ehe verantwortlich gestalten. Weil
der Vatikan mit dieser Realitit nicht
zurecht kommt, greift er nun die ho-
mosexuelle Lebensgemeinschaft an,
und versucht Vorurteile gegen eine
Minderheit zu schiiren. Das wird
nicht verfangen.«

(Bundestagsfraktion Biindnis 90/Die
Griinen, Pressestelle)

Kontakt und weitere Informationen:
Giinter Dworek, Bundestagsfraktion
Biindnis 90/Die Griinen

Referent Antidiskriminierungs- und Ge-
sellschaftspolitik, Deutscher Bundestag
Platz der Republik 1, D-11011 Berlin
E-Mail: guenter.dworek@gruene-
fraktion.de

Internet: http://www.gruene-fraktion.de

»Nein - Herr Kardinal«

Guido Westerwelle, Bundesvorsit-
zender der liberalen F.D.P., reagierte
emport auf die Kampagne des Vati-
kans zur Verurteilung eheéhnlicher
Partnerschaften von Homosexuellen
und erhob in einem Zeitungsinter-
view entschiedenen Widerspruch.
Er warf der katholischen Kirche
Diskriminierung sowie ein »Moral-

375

verstandnis des neunzehnten Jahr-
hunderts« vor. Westerwelle meinte,
»wenn die katholische Kirche mehr
auf ihre Gldubigen héren wiirde und
auf das, was in der Gesellschaft vor
sich geht, ginge es ihr auch besser.«
Nach Meinung des F.D.P-Chefs
gehe die Kirche entschieden zu weit,
wenn sie Minderheiten zur Diskrimi-
nierung frei gebe und nicht anerken-
ne, dass in einer Gesellschaft neue
Lebensformen entstanden seien.
Wenn Menschen Verantwortung fiir-
einander in einer gleichgeschlecht-
lichen Partnerschaft (ibernehmen
wirden, sei dies kein Verlust, son-
dern ein Wertegewinn fiir die Ge-
sellschaft. Der Chef der Liberalen
betonte, dass die gleichgeschlecht-
liche Partnerschaft »gesellschaftliche
Realitdt« sei und nicht diskriminiert
werden dirfe. Das vertretene riick-
standige Gesellschaftsbild zeige sich
auch an der verheerenden Tradition
der vergangenen Jahrzehnte, Verhii-
tungsmittel zu verbieten. In Afrika
breite sich Aids »wie die Pest« aus.
Wenn dennoch »Verhiitung immer
noch beschimpft werde, dann kann
das von mir nicht akzeptiert wer-
den«, betonte der liberale Parteivor-
sitzende.

Einig sah sich Westerwelle mit
seinem Parteifreund, dem F.D.P-In-
nenpolitiker und Bundestagsabge-
ordneten Max Stadler, der ebenfalls
Einspruch gegen den VorstoR des
Vatikans erhob. Er werde - so Stad-
ler — der Aufforderung, Widerstand
zu leisten, nicht folgen. Wértlich
erkldrte der F.D.P.-Bundestagsabge-
ordnete, der aus dem bayerischen
Passau kommt, in einer Pressestel-
lungnahme:



376

»Bei allem Respekt vor Kardi-
nal Ratzinger: Die Aufforderung,
katholische Abgeordnete miissten
Widerstand gegen die so genannte
Homoehe leisten, werde und kann
ich nicht befolgen. Die katholische
Kirche meldet sich bei wichtigen
politischen Fragen oft in eindrucks-
voller Weise zu Wort. Zu erinnern
ist an das klare Bekenntnis zur Ach-
tung des Volkerrechts wahrend der
Irak-Krise oder an die eindeutige
Stellungnahme fiir eine humanitdre
Migrationspolitik in der Debatte um
das Zuwanderungsgesetz.

Ich kann aber nicht einsehen,
warum es sittlich verwerflich sein
soll, einer Verantwortungsgemein-
schaft zwischen zwei homosexu-
ellen Partnern den angemessenen
rechtlichen Rahmen zu geben. Im
Gegenteil: Ein gut ausgestaltetes
Lebenspartnerschaftsgesetz ist durch
und durch verniinftig.

Das in Deutschland von Rot-
Griin vorgelegte Gesetz hat nicht
in allen Punkten den juristischen
Vorstellungen der FE.D.P-Bundes-
tagsfraktion entsprochen, sodass die
F.D.P. nicht zugestimmt hat. Die
Grundidee, das Zusammenleben
zweier homosexueller Partner auf
eine verldssliche rechtliche Basis zu
stellen, wird aber von uns Liberalen
ohne wenn und aber geteilt. Daher,
bei allem Respekt - nein zu lhrer
Aufforderung zum Widerstand, Herr
Kardinal.«

(F.D.-P-Bundestagsfraktion, Pressestelle)
Kontakt und weitere Informationen:
Bettina Lauer, F.D.P.-Bundestagsfrakti-
on, Pressestelle, Deutscher Bundestag
Platz der Republik 1, D-11011 Berlin
Internet: www.fdp-fraktion.de

QueerVerweise

" sliche.

Fur den Bundesvorstand der »Schwu-
sos«, des Arbeitskreises Leshen und
Schwule in der SPD, erklarte dessen
Mitglied Markus Schuke:

»Die vermessene Argumenta-
tion zur Homosexualitit als dem
»Bosen« schlechthin disqualifiziert
sich selbst. Zelotische Borniertheit
entzieht sich der rationalen Ausei-
nandersetzung und ist nicht satis-
faktionsfdhig, ein gesellschaftlicher
Diskurs mit Kontrahenten, die sich
verstiegen im Besitz der Wahrheit
wahnen und diese mit allen Macht-
mitteln  durchzusetzen  suchen,
scheint nicht mehr méglich. Insofern
verleugnet die >Kongregation fir die
Glaubenslehre« nicht ihren Ursprung
in der >heiligen Inquisition:.

Nach dem Motto shaltet den
Dieb« lenkt der Vatikan von seiner
Mitverantwortung an der tatsachlich
erfolgten Aushohlung der traditio-
nellen Ehe und Familie durch die
— auch unter Katholiken — sprunghaft
gestiegene Zahl der Ehescheidungen
ab, die mit leshisch-schwuler Libera-
lisierung aber auch gar nichts zu tun
hat. Hier liegt speziell fiir die Kinder
ein sehr ernsthaftes Problem, zu dem
der Vatikan seine Inkompetenz und
Verantwortungslosigkeit  unstrittig
unter Beweis gestellt hat.



RosaBrett

Die unverhohlene Einmischung
des Vatikans in die Entscheidungs-
freiheit der Abgeordneten muss un-
missverstandlich  zuriickgewiesen
werden. Basis unserer Demokratie ist
unser Grundgesetz, nicht die Moral-
vorstellung der katholischen Kirche.
Die westlichen Demokratien sind
keine Theokratien unter dem Diktat
menschenverachtender Ideologen.
Wir fordern eine grundlegende Tren-
nung von Staat und Kirche, wie sie
bisher nur in Frankreich befriedigend
gelungen ist.

Es ist nur zu verstandlich, wenn
viele Lesben und Schwule nach
diesem diskriminierenden Unflat
aus Selbstachtung nicht mehr bereit
sind, mit ihrer Kirchensteuer auch
noch dessen Propagandisten zu fi-
nanzieren. Trotzdem rufen wir alle
denkenden Katholiken auf, in ihrer
Kirche zu bleiben und von innen
und unten eine grundlegende Re-
form dieser Institution zu betreiben.
Noch wichtiger ist es aber, dass mog-
lichst alle Lesben und Schwule ihre
politischen Organisationen finan-
ziell unterstiitzen, damit diese auf
solche Angriffe noch schlagkraftiger
reagieren konnen.

Wir sprechen dem Vatikan je-
des Recht ab, tber Sittlichkeit und
Moral zu urteilen, solange das Kon-
domverbot der Amtskirche weltweit,
besonders in Afrika und Stidamerika,
die Ausbreitung von HIV/Aids for-
dert und fahrldssig zur Totung von
Millionen von Menschen fiihrt und
solange die Amtskirche den sexu-
ellen Missbrauch von Kindern und
Jugendlichen durch ihre Amtstréger

377

nicht konsequent unterbindet und
bestraft.

Der Vatikan hat den — auch ka-
tholischen — Lesben und Schwulen
den Krieg erklart. Dariiber konnen
auch die heuchlerischen Worte nicht
hinwegtauschen, = homosexuellen
Menschen solle mit »Achtung, Mit-
gefiihl und Takt« begegnet werden,
solange ihnen grundlegende Biirger-
rechte vorenthalten und Diskriminie-
rung als gottgewollt verkauft wird. «

Markus Schuke,
Mitglied im Bundesvorstand des Arbeits-
kreises Schwule und Lesben in der SPD

Kontakt und weitere Informationen:
Markus Schuke

Lesben und Schwule in der SPD
Bundesvorstand

E-Mail: mt@marstoph.de

. »_Kafhohsc'he:-l(irche .
beschadigt Demokratie«

Als einen »Angriff auf die Demo-
kratie« bewerteten die Leshen und
Schwulen in der Union (LSU) die
versuchte Einflussnahme von Kar-
dinal Ratzinger. Der Prafekt der
romisch-katholischen Glaubenskon-
gregation, wolle katholischen Poli-
tikern die Stimmabgabe fiur Geset-
ze, die homosexuelle Beziehungen
der Ehe gleichstellen, verbieten.
Gewdhlte Volksvertreter seien aber
ihrem Gewissen, der Rechtsstaat-



378

lichkeit und ihrem Staat verpflichtet,
nicht dem Papst, sagte der LSU-Bun-
desvorsitzende Rolf Ohler.

Unabhangig von einer theolo-
gischen Diskussion, die von Rom
massiv unterdriickt werde, misse die
katholische Amtskirche akzeptieren,
dass auch fiir sie die demokratischen
Spielregeln gelten. Die LSU meinte
ferner: »Fiur Deutschland heilst das,
dass Kardinal Ratzinger frei gewahl-
te Abgeordnete zum Rechtsbruch
auffordert, indem er zum Boykott
gegen das bestehende und vom
Bundesverfassungsgericht bestatigte
Lebenspartnerschaftsgesetz aufruft.«
Hier iiberschreite der Kardinal ar-
rogant und bewusst seine Grenzen.
So warnte Mark T. Jones, im LSU-
Bundesvorstand zustandig fur den
Arbeitskreis Kirche, die katholische
Kirche davor, sich als Partner im ge-
sellschaftspolitischen Dialog selbst
zu disqualifizieren. Die katholische
Kirche habe in vielen gesellschaftli-
chen Fragen verniinftige und beden-
kenswerte Positionen: »Aber wenn
sie in einzelnen Fragen so sehr aus
dem Rahmen fallt, darf sie sich nicht
wundern, wenn sie insgesamt immer
weniger ernst genommen wird. «

Nach Ansicht der LSU werden
gesellschaftspolitische Entwicklungen
nicht durch »Machtworte« aus Rom,
sondern durch die Lebensrealitat
entschieden. Wenn die katholische
Kirche sich sinnvoll in die Diskussi-
on um die Familienpolitik einbringen
wolle, miisse sie zuerst anerkennen,
dass Familien dadurch entstehen,
dass Menschen in gegenseitiger Lie-
be Verantwortung Uber Generatio-
nen hinweg ibernehmen. Dies habe

QueerVerweise

nach Ansicht der schwul-lesbischen
Unionsmitglieder Giiltigkeit, unab-
hiangig von der sexuellen Orientie-
rung. Wenn Kardinal Ratzinger dies
als »Schaden fiir die Allgemeinheit«
und »unmoralischen Akt« bezeichne,
zeige das, wie weit er sich von der
Lebensrealitdit entfernt habe.

Nach Einschdtzung der LSU wer-
de der Appell Ratzingers »fruchtlos«
bleiben. Auch katholische Politiker
handelten nach ihrem Gewissen
und dem Wohl ihres Landes und
nicht nach Weisungen der rémisch-
katholischen Glaubenskongregation.
Wortlich erklédrte die LSU weiter an
die Adresse des deutschen Kurienkar-
dinals gerichtet: »Kardinal Ratzinger,
der Vorsteher dieser katholischen
Behérde, die unter ihrem fritheren
Namen >heilige Inquisitionc schon
viel Leid tiber die Menschen gebracht
hat, sollte sich trotzdem von diesem
Aufruf zum Rechtsbruch distanzieren,
und die Starkung von Menschenrech-
ten nicht weiter behindern. Eine sol-
che direkte Einflussnahme der Kirche
auf die politischen Entscheidungen ist
inakzeptabel. Vielmehr sollte er sich
um eine wahrhafte theologische Auf-
arbeitung dieses Themas kiimmern.«
Sinngemdll — so die LSU abschlie-
Rend — helfe ihm da auch die Bibel
weiter, die eine Trennung von Glau-
ben und staatlicher Gewalt festschrei-
be: »So gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist! «
(Matthdus 22,21)

(Lesben und Schwule in der Union)

Kontakt und weitere Informationen:
www.lsu-online.de



RosaBrett

»-Entsprfi:ht der Haitung ! ..
der Union«

Andere Tone kamen vom Beauf-
tragten fir Kirchen und Religions-
gemeinschaften der Vorsitzenden
der Unionsbundestagsfraktion, dem
CDU-Abgeordneten Dr. Hermann
Kues. Dieser erkldrte am Erschei-
nungstag des neuen Dokumentes
der Glaubenskongregation gegenii-
ber der Presse:

»Die »Erwagungen< aus Rom und
auch die Erklarung der Deutschen
Bischofskonferenz dazu bestatigen
die klare Position der Union, wo-
nach eine Gleichstellung gleichge-
schlechtlicher Partnerschaften mit
der Ehe von Mann und Frau mit der
vom Grundgesetz gewollten Bevor-
zugung von Ehe und Familie nicht
vereinbar ist.

Gleichzeitig stellen die >Erwa-
gungen¢ heraus, dass jegliche Dis-
kriminierung gleichgeschlechtlicher
Lebensformen abzubauen bezie-
hungsweise zu verhindern ist und
dort, wo es sinnvoll ist, auch eine
rechtliche Absicherung dieser Per-
sonen vorgenommen werden sollte.
Auch dies entspricht der Haltung der
Union.

Gleichgeschlechtliche Lebensge-
meinschaften haben Anspruch auf

379

Toleranz und Respekt und rechtliche
Absicherung ihrer Beziehung.

Allerdings ist eine Gesellschaft,
die heterosexuellen Beziehungen
keinen Vorrang einraumt, nicht zu-
kunftsfahig. Insofern kann es kon-
sequenterweise nicht sinnvoll sein,
zum Beispiel die Mitversicherung
in den Sozialsystemen fir gleichge-
schlechtliche Paare zu &ffnen. «

Dr. Hermann Kues, MdB

HOSI Wien

Die Homosexuelle Initiative (HOSI)
Wien wies den Versuch des Vatikans
entschieden zuriick, weltweit gegen
die rechtliche Anerkennung gleich-
geschlechtlicher Partnerschaften mo-
bil zu machen.

»Das ist ein Rickfall ins tiefste
Mittelalter«, kommentierte HOSI-
Wien-Obfrau Helga Pankratz den
- so in einer Stellungnahme der
Organisation wortlich — »unerhérten
Vorstofs von Kardinal Ratzinger &
Co«. Weiter sagte sie: »Die romisch-
katholische Kirche hat offenbar im-
mer noch nicht begriffen, dass in
den aufgekldrten und pluralistischen
Gesellschaften aullerhalb des Vati-
kans Trennung von Kirche und Staat
herrscht oder es eine Staatskirche
gibt. Niemand will der rémisch-ka-



380

tholischen Kirche bei der kirchlichen
Trauung dreinreden, aber genauso
erwarten wir, dass die Kirche sich
bei der staatlichen Eheschliefung
raushdlt. Diese versuchte Einfluss-
nahme auf demokratisch gewahlte
Parlamente ist unertraglich, wird
aber auch glaubige Demokratinnen
und Demokraten vor den Kopf sto-
Ben und im Endeffekt kontraproduk-
tiv sein. Es ist inakzeptabel, dass die
katholische Kirche auf diese Weise
gegen die Gleichberechtigung und
Gleichstellung aller Menschen ar-
beitet.«

»Wenn sie so weitermachts, er-
ganzte HOSI-Wien-Obmann Chris-
tian Hogl, »wird die rémisch-katho-
lische Kirche noch starker Mitglieder
verlieren, weil sich immer mehr
Menschen von solchen Haltungen
und Aktionen angewidert abwen-
den, und zu einer fundamentalis-
tischen Sekte verkommen, die nie-
mand mehr ernst nehmen kann. Die
Vorstellung  beziehungsweise das
Argument, die Diskriminierung und
Ungleichbehandlung von Lesben
und Schwulen sei notwendig, um
die traditionelle Familie zu schiitzen,
ist nicht nur unsinnig und lacherlich,
sondern wurde erst vorige Woche
auch in der denkwiirdigen Entschei-
dung des Europdischen Gerichtshofs
fiir Menschenrechte in der Beschwer-
de Karner gegen Osterreich als nicht
mit der Menschenrechtskonvention
vereinbar zuriickgewiesen.«

Die HOSI Wien sprach zugleich
eine deutliche Warnung aus: »Sollte
es die katholische Kirche in Oster-
reich wagen, sich auf Basis dieses
Ratzingerergusses in dieser Frage

QueerVerweise

wieder massiv in die Innenpolitik
einzumischen, kann ich mir durch-
aus ein neues Bischofsouting vor-
stellen.« So HOSI-Wien-Generalse-
kretdr Kurt Krickler, der vor genau
acht Jahren, am 1. August 1995, die
homosexuellen Neigungen von vier
osterreichischen Bischéfen geoutet
hatte. Weiter erklarte er: »Denn es
gibt ja noch mehr als die vier damals
genannten. Wenn dieses Mittel das
einzige ist, um die Kirche in ihrem
undemokratischen und menschen-
rechtswidrigen Tun in die Schranken
zu weisen, dann werde ich auch
wieder zu diesem Mittel greifen. Die
Zeiten, da die romisch-katholische
Kirche ungestraft auf den Menschen-
rechten von Lesben und Schwulen
herumtrampeln konnte, sind end-
glltig vorbei. Wir nehmen das nicht
mehr widerstandslos hin.«

Christian Hogel,
Obmann der Homosexuellen Initiative
Wien

Kontakt und weitere Informationen:
Homosexuelle Initiative (HOSI) Wien
— Erster Lesben- und Schwulenverband
Osterreichs

Christian Hogl

Tel. (06991) 181 10 38

E-Mail: office@hosiwien.at

Internet: www.hosiwien.at



RosaBrett

iIstanzi

Gottesdienst

Dem  Erzbischoflichen — Ordinariat
Miinchen-Freising war es zum dies-
jahrigen ortlichen Christopher Street
Day (CSD) eine Pressemitteilung wert,
zu erkldren, dass sich die katholische
Kirche nicht an einem »&kumeni-
schen Abendmahlsgottesdienst zum
CSD« beteiligt. Die mitveranstaltende
Gruppe »Katholischer Gottesdienst
fir Leshen, Schwule und Queers«
(vgl. WerkstatT, Nr. 3/2002, S. 338-
340) sei keine anerkannte kirchliche
Gruppierung, sondern ein »privater
Initiativkreis«.

Die Erzdizese verweist stattdes-
sen auf ihr »Seelsorgsangebot mit
ausschlieflich  pastoraler ~ Ausrich-
tung« und betont: »Eine Propaganda
fir homosexuelle Lebensformen oder
auch eine Beteiligung im Rahmen
eines Christopher-Street-Days<  ist
damit ausdriicklich nicht verbunden.
Die pastoralen Bemiihungen der ka-
tholischen Kirche um homosexuelle
Menschen stehen nicht fiir eine solche
Propaganda zur Verfligung.«

Dazu Stadtrat Thomas Niederbiihl
von der Schwul-leshischen Wahle-
rinneninitiative Rosa Liste Miinchen
e. V., dem das Minchner Ordinariat
wegen seines schwulenpolitischen
Engagements 1989 die kirchliche

381

Lehrerlaubnis entzog: »Es ist wirk-
lich bedauerlich, dass meine Kirche
nicht anerkennen will, dass Lesben
und Schwule in Gemeinden oder in
kirchlichen Einrichtungen engagiert
und bei Priestern und Ordensleuten
iberproportional vertreten sind. Viele
von ihnen wiinschen sich die Akzep-
tanz ihres Lebensstils und den Segen
fiir ihre Partnerschaften auch von ihrer
Kirche. Stattdessen erfahren wir wie-
der einmal lautstarke Ablehnung. Die
Kirche verursacht damit nicht nur gro-
fSes personliches Leid bei Betroffenen,
sondern propagiert damit eine be-
wusste gesellschaftliche Ausgrenzung
von Lesben und Schwulen.«

Niederbiihl fragt sich auch, was
das pastorale Seelsorgsangebot der
Diozese sein soll, wenn schwul-les-
bisches Leben abgelehnt wird. Der
Stadtrat erklart weiter: »Die Kirche
betont zwar immer wieder, dass nie-
mand wegen seiner homosexuellen
Identitat diskriminiert werden darf,
verurteilt aber praktizierte Homosexu-
alitat. Das ist so widersprichlich, wie
wenn ich zwar betone, dass ein Links-
hander nicht diskriminiert werden
darf, solange er seine linke Hand nicht
bentitzt und sich nicht mit anderen fiir
die Akzeptanz von Linkshandern orga-
nisiert. Dieser Widerspruch ist weder
lebbar noch kann er als Akzeptanz
missverstanden werden. «

Niederbiihl erinnert auch an den
Beschluss der katholischen Bischofs-
konferenz, kirchlichen Mitarbeitern
beim Eintrag einer Lebenspartner-
schaft zu kiindigen. Wegen dieser
diskriminierenden Praxis stellte er den
noch laufenden Stadtratsantrag, kirch-
liche Trager nur noch dann freiwillig



382

stadtisch zu bezuschussen, wenn die-
se eine Antidiskriminierungserkldrung
abgeben (vgl. WerkstarT, Heft 1/2003,
S 116).

(Schwul-lesbische Wéahlerlnneninitiative
Rosa Liste Miinchen e. V)

Kontakt und weitere Informationen:
Internet: www.rosaliste.de

: Emel_ebensf rm

form entagung :’
in Bad Segeberg

»Ohne Angst verschieden sein — Die
Kraft der Vielfalt nutzen.« Unter die-
sem Motto will die Landesregierung
Schleswig-Holstein bundesweit eine
Spitzenreiterposition ~ einnehmen,
wenn es darum geht, Diskriminie-
rungen abzubauen. Die schleswig-
holsteinische Ministerin fiir Justiz,
Frauen, Jugend und Familie des Lan-
des Schleswig-Holstein, Anne Liitkes,
sprach sich auf der Tagung »Heraus-
forderung Vielfalt« in Bad Segeberg
(vgl. WErksTATT, Nr. 4/2002, S. 459
f.) fur die zligige Verabschiedung ei-
nes Antidiskriminierungsgesetzes auf
Bundesebene aus. »Wir sind es den
Minderheiten und Schutzbedirftigen
in unserer Gesellschaft schuldig, sie
vor Diskriminierungen jeder Art zu
schiitzen. Wenn dies auf freiwilliger
Grundlage nicht méglich ist — und

QuueerVerweise

dies zeigen leider die alltaglichen
Erfahrungen — dann missen wir die-
sen Schutz durch ein Gesetz gewdhr-
leisten. Der Entwicklungsstand einer
Gesellschaft misst sich daran, wie sie
mit ihren Minderheiten umgeht.«

Die Tagung markierte den Ab-
schluss des Projekts »Difference
Troubles«, das vom schleswig-hol-
steinischen Ministerium fur Justiz,
Frauen, Jugend und Familie (MJF) zu-
sammen mit der Evangelischen Aka-
demie Nordelbien — der bekanntlich
die SchlieBung aufgrund der all-
gegenwartigen Sparzwdnge bevor-
steht — und dem Institut fiir Padago-
gik der Christian-Albrechts-Universi-
tat Kiel durchgefihrt worden ist. In
dem Projekt wurden Erfahrungen mit
Strategien zum Abbau von Diskrimi-
nierung in verschiedenen Lindern
untersucht und Vorschlage fur eine
konzeptionelle ~Weiterentwicklung
erarbeitet. Die Tagungsergebnisse
sind veroffentlicht auf der Home-
page des Projekts: www.difference-
troubles.de.

Ministerin Liitkes prasentierte im
Rahmen der Tagung die neue Bro-
schiire »Prozesssteuerung, Wirksam-
keit, Nachhaltigkeit — Politik fiir Les-
ben und Schwule in Schleswig-Hol-
stein 1997 bis 2002 «. Die Broschiire
dokumentiert das von der Landesre-
gierung gemeinsam mit anderen Ak-
teuren entwickelte Steuerungskon-
zept. Sie ist kostenlos erhiltlich bei
der Pressestelle des MJF unter Tele-
fon (0 4 31) 9 88-37 03 oder E-Mail:
pressestelle.mjf@jumi.lansh.de.

(Ministerium fir Justiz, Frauen, Jugend
und Familie des Landes
Schleswig-Holstein, Pressestelle)



Verein 383

Verein

Arbeitsgemeinschaft Schwule Theologie e.V.

Bericht des Vorstands fiir das Jahr 2003
zur Mitgliederversammlung

D ER VORSTAND hat auch in diesem Berichtsjahr regelmiRige
Vorstandssitzungen durchgefiihrt. Vier Schwerpunkte waren dabei
tber das Jahr hin zu beobachten:

1. Druckereiwechsel bei der Werkstarr und finanzielle Entwicklung

Wie schon bei der letzten MV dargestellt, war eine weitere Zusammenarbeit
mit dem Drucker Martin Kick aufgrund der zunehmenden UnregelmiRigkei-
ten fiir Redaktion und Vorstand nicht mehr tragbar geworden. Der Wechsel
zu WB-Druck bedeutete nicht nur neue Planungssicherheit fiir die WerksTATT,
sondern auch eine erhebliche Steigerung der Druckqualitat. Allerdings haben
sich die Druckkosten dadurch deutlich erhéht. Der Vorstand hat dieses kalku-
latorische Risiko Anfang des Jahres bewusst in Kauf genommen, da gleichzeitig
aufgrund der Konditionen eine hohere Auflage gefahren werden konnte. Wir
hatten gehofft, durch den Einzelverkauf und durch Abowerbung v.a. wihrend
des Kirchentages die Einnahmen im Werkstattbereich langfristig steigern zu
kénnen.

Insbesondere die Hoffnung auf eine Zunahme der Abonnenten hat sich
im Laufe des Jahres nicht erfiillt. Christian Herz als Finanzvorstand und die
Redaktion haben rechtzeitig gegen gesteuert, indem sie eine Doppelnummer
3+4/2003 geplant und mit der Druckerei iiber bessere Konditionen bei verrin-
gerter Auflage verhandelt haben.

Um weiterhin den kostendeckenden Betrieb der WerkstaTT zu sichern,
musste gleichwohl beschlossen werden, die Portokosten separat zu berechnen
und die ErmaBigung des Abopreises fiir Mitglieder aufzuheben. Redaktion und
Vorstand haben tber diese Entscheidung lange und kontrovers diskutiert.

Hatten wir fiir 2003 eingeplant, ein evtl. Defizit bei der WerkstarT (iber das
Vereinsguthaben auszugleichen, so miissen wir fiir die Folgejahre verstarkt



384 QueerVerweise

darauf achten, dass die WerksTaTT sich selber trdgt: zum einen nimlich fallen
durch die zunehmende Vernetzung mit anderen Gruppen verstirkt (Reise-)
Kosten fiir die Vorstandstatigkeit an, zum anderen ist abzusehen, dass die Jah-
restagung zukiinftig nicht mehr durch das Di6zesanbildungswerk bezuschusst
wird. Um weiterhin ermédBigte Teilnahmegebiihren bieten zu kénnen, wird
hier dann das Engagement des Vereins nétig sein.

Weitere Details sind dem Finanzbericht zu entnehmen, der bei Christian
Herz angefordert werden kann.

2. Okumenischer Kirchentag und Vernetzung

Nach dem Scheitern der »Aktion Jericho« im letzten Jahr bot der Okumenische
Kirchentag ein gutes Forum, um die Maglichkeiten der Vernetzung auszulo-
ten und voranzubringen. Die AG Schwule Theologie hat sich an dem von der
HuK organisierten Programm beteiligt. Leider war der von der AG angebotene
Workshop iiber schwul-lesbische Okumene im Programm falsch angekiindigt,
so dass kaum Teilnehmer gekommen sind. In der von Michael Brinkschréder
moderierten Podiumsdiskussion »Und sie bewegt sich doch! Welche Wege
fihren zur vollen Anerkennung von Lesben und Schwulen in der (katholi-
schen) Kirche?« wurde deutlich, dass unter den katholischen Gruppierungen
durchaus ein Interesse an starkerer Vernetzung besteht. Diese Vernetzung kann
jedoch nur dann funktionieren, wenn die interessierten Gruppen und Netz-
werke sich gleichberechtigt und in ihrer Verschiedenheit einbringen kénnen.

Es sieht so aus, dass im HuK-Vorstand selbst dieses Problem erkannt ist — je-
denfalls hat Thomas Beckmann, der selber zugleich HuK-Vorstand und Mit-
glied des Berliner Konvents ist, verschiedene Gruppen (u. a. die AG Schwule
Theologie) zum Zwecke der »Vernetzung« zur Mitgliederversammlung der
HuK am 7.-9. November in Bielefeld eingeladen. Michael wird fiir den Vor-
stand vertreten sein.

Positiv entwickelt haben sich die lokale, die europaweite und die welt-
weite Vernetzung: lokal besteht eine hohe Uberschneidung zwischen Verein
und Queergottesdienst(en): dies gilt fiir Miinchen, Miinster und Niirberg. Auf
europdischer Ebene bestehen nach wie vor gute Kontakte zu Adamin in der
Schweiz und zum »European Forum of Gay and Lesbian Christian Groupsc,
an dessen Konferenzen Michael fiir den Vorstand regelmiRig teilnimmt (s. den
Bericht in WeSTh 2/2003, 258-261). Wolfgang Schiirger ist als Privatdozent
regelmafig bei der Jahrestagung der American Academy of Religion vertreten
und hat gute Kontakte in die dortige schwule Sektion. Hieraus resultieren be-
reits einige Ubersetzungen dort gehaltener Vortrage in der WerksTATT. In Koo-
peration mit Kerstin Séderblom (Labrystheia; Uni Frankfurt) projektiert der Vor-
stand, friihestens im Jahr 2005 eine oder mehrere theologische Fachtagung(en)
tber »Queer Theologie« zu organisieren.



Verein 385

3. Offentlichkeitsarbeit nach den »Erwéigungen« des Vatikan

Die »Erwdgungen« des Vatikans vom Juli dieses Jahres haben das mediale
Interesse an schwuler (und leshischer) Theologie und insbesondere an leshi-
schen und schwulen Mitarbeitenden in der katholischen Kirche geweckt. Der
Verein hat in diesem Zusammenhang eine besondere Funktion, da schwule
Theologen im Dienst der katholischen Kirche und Gottesdienstinitiativen harte
Repressionen befiirchten miissen, wenn sie 6ffentlich Stellung beziehen. Auf
Anfragen von Presse, Rundfunk und Fernsehen hin, hat der Vorstand (insbe-
sondere Michael) deshalb diverse Interviews gegeben; eine Vorstandssitzung
fand in Anwesenheit des katholischen Fernsehens statt. Bei dieser Gelegenheit
konnte mehrfach auch &ffentlichkeitswirksam auf das zehnjahrige Jubilium
der WErksTATT hingewiesen werden.

4. Frage nach den 6kumenischen Perspektiven Schwuler Theologie
und Buchprojekt

Die Auseinandersetzung mit den vatikanischen »Erlduterungen« fallt mit kon-
zeptionellen und perspektivischen Diskussionen zusammen, welche der Vor-
stand das ganze Jahr Gber immer wieder gefiihrt hat. Es hat sich gezeigt, dass
spatestens seit den turbulenten Debatten iiber die Aktion Jericho vor zwei Jah-
ren der konfessionelle Kontext, in dem schwule Theologie betrieben oder nicht
betrieben wird, zu einem Problembiindel geworden ist.

Aufgrund der Schwerpunkte der letzten Hefte der Werkstatr war die inhalt-
liche Arbeit des Vereins in der letzten Zeit stark von der Auseinandersetzung
mit der katholischen Kirche bestimmt. Dies wurde von Wolfgang kritisiert; es
zu beklagen geschah jedoch immer wieder in dem Wissen darum, dass er sel-
ber nur begrenzte Kapazititen hat und daneben in Redaktion und Vorstand ge-
genwartig kaum mehr evangelische Mitglieder zu finden sind. Auch das Ziel,
schwule Theologie jenseits von Apologetik zu betreiben, schien ihm mitunter
etwas aus dem Blick geraten zu sein. Dem wurde von katholischer Seite (Mi-
chael) entgegengehalten, dass schwule Theologie, inshesondere sofern sie sich
als Befreiungstheologie versteht, genau die Machtverhiltnisse theologisch und
politisch analysieren und kritisieren muss, die die Unterdriickung von Schwu-
len hervorbringen. Dies sei gegenwirtig in erster Linie die katholische Kirche,
so dass der groRere Leidensdruck auch eine hohere Bereitschaft zum Engage-
ment fiir die schwule Theologie hervorbringe. Diesen Aufbruch solle die AG
Schwule Theologie méglichst unterstiitzen statt ihn durch dngstliche Fragen
nach einem 6kumenischen Proporz zu hemmen.

In diesen koﬁtroverstheologischen Debatten um die Okumene sind viele
Fragen aufgebrochen, die anzeigen, dass die Phase der schwulen Einheits-
theologie sich dem Ende zuneigt. Jenseits aller Kontroversen hat uns dies im
Vorstand immer wieder zu der Frage gefiihrt, was in 10 Jahren Schwuler Theo-
logie erreicht wurde und welche Perspektiven sie in Zukunft hat: Gibt es noch



386 QueerVerweise

schwule Theologie jenseits der Apologie? Braucht es schwule Theologie jen-
seits der gewerkschaftlichen Interessenvertretung von schwulen Mitarbeitern
der Kirchen? Solche Fragen aus der »Mitte« der Historie heraus zu entscheiden
ist natiirlich unmdglich — die Antwort wird sich vermutlich darin zeigen, wie
weit evangelische Mitglieder bereit sind, sich fiir die Belange und Themen
Schwuler Theologie (auch schreibend) zu engagieren, und katholische Mitglie-
der sich aus der polemischen Frontstellung gegeniiber dem Vatikan lésen und
beide auf diese Weise gemeinsame Themen entwickeln kénnen.

10 Jahre Schwule Theologie sind auf diese Weise tatsichlich ein Grund
zum Innehalten: den Riickblick auf das was war und was sich entwickelt
hat, haben Vorstand und Redaktion dadurch erleichtert, dass die bisherigen
Ausgaben der WeSTh nun als CD-ROM verfiigbar sind. Christian und Martin
haben ungezahlte Stunden Arbeit in diese CD gesteckt, die wir jetzt an die-
sem Wochenende vorstellen kénnen. Beiden sei ganz herzlich gedankt! Eine
Bestandsaufnahme anderer, dezidiert wissenschaftlicher Art, wollen wir mit
einem Buchprojekt — Arbeitstitel »10 Jahre Schwule Theologie« — durchfiihren.
Aus dieser Bestandaufnahme heraus sollen dann zugleich neue Perspektiven
erdffnet werden. Wir hoffen dazu auf konstruktive Mitarbeit von den Mitglie-
dern und Freunden des Vereins und sind gegenwartig gerade noch dabei, ei-
nen Verlag fiir dieses Projekt zu finden.

Christian Herz
Michael Brinkschréder
Dr. Wolfgang Schiirger

~ Impressum  WikstaTT ScHwute THEOLOGIE — ISSN 1430-7170
- Herausgeber  AG Schwule Theologie e.V. (erscheint vierteljahrlich)
~ Redaktion  Michael Brinkschréder (Schwuler Midrasch)
. Christan Her (Layout & Abo)
Martin Hiittinger ~ (Offene Werkstatt)
~ Thomas O.Siilzle  (BiicherRegal)
VisdP ThomasOsille = @
Preise  Einzelheft 7-€ . :
 lahresabo  25,-€ zzgl. jeweiliger Versandkosten
i . Forderabo  30,— € (oder mehr) i .
- Bestellungen  Christian Herz, Isareckstrale 48, D-81673 Miinchen, Fax: 089/890 688 38 |
. . Die Belieferung erfolgt mit einer Rechnung. e
Bankverbindung  AG Schwule Theologiee.V.,, =
. Acredobank Niirnberg eG, BLZ 760 605 61 (BIC: GENODEFINOS),
- - Konto-Nummer: 10 350 1213 (IBAN: DE68 7606 0561 0103 5012 13).
~ Beitrdge  bitte als Rich-Text-Format-Datei (*.rtf) auf 3,5"Diskette (mit Ausdruck) an: |
= - Christian Herz (Adresse s. 0.) oder als E-Mail an redaktion@westh.de
- Dieeinzelnen Beitrage geben nicht unbedingt die Meinung der
~ AGSchwule Theologie wieder. .
~ Homepage wwwwesthde =
Druck WB-Druck, Rieden im Allgau




Verein 387

Protokoll der Mitgliederversammlung
der AG Schwule Theologie e.V.

am 26. Oktober 2003 in Rheine-Mesum

1. Vorstandsbericht

Wolfgang Schiirger, Michael Brinkschréder und Christian Herz gaben in ei-
nem umfassenden Vorstandsbericht Auskuntft iiber die Tatigkeit des Vorstands
im letzten Jahr. Dabei wurde vor allem die raumliche Nihe der Vorstands-
mitglieder positiv gewertet. Aus den einzelnen Punkten des hier abgedruck-
ten Vorstandsberichts ergaben sich anschlieBende Diskussionen, die sich im
Wesentlichen auf zwei Punkte bezogen:

a) Offnung von Mesum fiir lesbische Theologinnen

Nach einzelnen Diskussionsbeitragen ergab ein Stimmungsbild, dass Mesum
das bleiben soll, was es ist: ein Treffen der schwulen Theologen. Fiir die wei-
tere theologische und wissenschaftliche Arbeit im schwul-lesbischen Bereich
braucht es andere Orte und eine andere Struktur.

b) Der Proporz in der 6kumenischen Landschaft schwuler Theologie

Wolfgang Schiirger warf die Frage auf, inwieweit sich mehr evangelische
Theologen finden lassen, die die schwule Theologie mit betreiben. Im Mo-
ment sieht es so aus, dass sich das Verhiltnis evangelischer und katholischer
Theologen 1:2 widerspiegelt.

In der sich anschlieBenden Diskussion wurde geduRert:

* dass Mesum ein Forum ist, das weniger unter konfessionellem Eindruck
rangiert;

* nach dem Exodus schwuler Theologie geht der Blick oft zuriick nach
Agypten, anstatt sich den Fragen zu 6ffnen, was vor ihr liegt;

* Ich bin katholisch und deshalb Teil der katholischen Kirche — ich méchte
die Theologie nicht nur den Amtstrigern iiberlassen;

* katholische Kirche und Theologie hat in Mesum den Uberhang;

* wo die Probleme driicken, gilt es zuerst hin zu gehen (Blick auf die evan-
gelischen Theologen);
der Vorstand braucht ein politisches Mandat;
in Mesum handeln wir gut, was den Bereich der Liturgie angeht (Wechsel
zwischen Abendmahl und Eucharistie);

* das Abarbeiten der Apologetik ist ein Bereich, der an die WerkstaTT ver-
wiesen werden sollte;

* wo liegen die Herausforderungen fiir die evangelischen Theologen?

» Okumene ist, was wir hier in Mesum inhaltlich treiben.



388 QueerVerweise

Als abschlieBende Ubereinstimmung kann genannt werden, dass es Per-
spektiven Uber den katholischen Rahmen hinaus geben muss. Jedoch geht
es bei unserer Arbeit nicht zuerst um Apologetik, sondern um unser theo-
logisches Selbstverstandnis. Mesum ist ein Raum, von dem aus wir in die
Kirchen hinein wirken. Evangelische Themen und Wiinsche werden nicht
verhindert.

2. Finanzbericht

Der vorliegende Finanzbericht weist aus, dass die Jahre 2002 und 2003 fiir
den Verein als auch fiir die Werkstatt durch die Mitgliederbeitrige und Abos
gedeckt sind. Die Guthaben aus den letzten Jahren sind jedoch weitest ge-
hend aufgebraucht, so dass iiber Erthdhungen des Mitgliederbeitrages und der
WerksTaTT nachgedacht werden muss. Grund dafiir sind u.a. die gestiegenen
Druckkosten und der Wegfall von Zuschiissen fiir die Tagung in Mesum.

Anhand der im Finanzbericht aufgefiihrten Konsequenzen wurde der Mit-
gliederversammlung vorgeschlagen als Mitgliedsbeitrag zu erheben:

15,00 € fiir Studenten
30,00 € als reguldren Basispreis
50,00 € als »Premium-Mitgliedschaft«

Dieser Vorschlag wurde mit 14 Stimmen angenommen bei einer Enthaltung.
Der neue Mitgliederbeitrag gilt ab 01.01.2004.

Um den Mitgliedern Zeit zur Reaktion und Entscheidung iiber die Form
ihrer Mitgliedschaft einzurdumen, wird — im Falle der Einzugsermichti-
gung — der Mitgliedsbeitrag erst Anfang Februar 2004 eingezogen. Wer eine
andere Mitgliedschaftsform als die »Basis-Mitgliedschaft« wiinscht, melde
dies bitte bis 30.01.2004 dem Vorstand (vorstand@westh.de) oder iiberweise
bis dahin einfach den entsprechenden Betrag samt kurzem Vermerk.

Fiir das Jahresabonnement der Werkstatt wurde von Redaktion und Vorstand
als kostendeckender Betrag ermittelt:

25,00 € Jahresabonnement plus die jeweiligen Versandkosten

Dem Vorschlag hat sich die Mitgliederversammlung mit 15 Stimmen ange-
schlossen. Der einheitliche Bezugspreis (keine Mitglieder-ErmaRigung) gilt
ab dem Bezugsjahr 2004. Die Versandkosten orientieren sich daran, wie
viele Exemplare an einen Empfinger der Werksta1T innerhalb oder auferhalb
Deutschlands verschickt werden, ob als Biichersendung oder als verschlos-
sener Brief und wie die Deutsche Post AG in Zukunft ihre Preise gestaltet.



Verein 389

Der Preis fiir das Einzelheft kann damit bei 7,00 € (zzgl. Versand) ge-
halten werden. Der Teilnehmerbeitrag fir Mesum, der in diesem Jahr bei
80,00 € lag, wird fiir das kommende Jahr vom Vorstand neu kalkuliert und
voraussichtlich héher ausfallen missen.

3. WERKSTATT ScHWULE THEOLOGIE

Als eine wichtige Aufgabe der Werkstatr wird fiir die Zukunft die Offent-
lichkeitsarbeit und Werbung neuer Abonnements angefiihrt. Dafir sollen
verstarkt bekannte Leute, Institutionen, lesbische Theologinnen und Reli-
gionslehrerlnnen angeschrieben werden. Die Bestellung von Geschenk-
oder Werbeabonnements iiber die Abo-Verwaltung ist jederzeit moglich
(abo@westh.de).

Die personellen Veranderungen in der WerkstatT-Redaktion wurden von
der Mitgliederversammlung bestatigt.

Herzlich gedankt wurde dem Redaktionsteam fiir seine Arbeit an der
WEerksTaTT, die an Qualitdt immer mehr gewonnen hat. Die Erstellung der
CD-ROM aller Jahrgdnge der WerkstaTT geht auf den groRziigigen und ehren-
amtlichen Einsatz von Christian zuriick, den er mit Herzblut geleistet hat.

4. Entlastung des Vorstandes

Auf die Frage, wer von den anwesenden Mitgliedern des Vereins fiir die Ent-
lastung des Vorstandes mit Ja stimmt, votierten 12 Mitglieder mit Ja, 3 Enthal-
tungen der Beteiligten.

5. Wahl des Vorstandes

Zur Vorstandswah| wurden keine anderen Namen proklamiert.

Der Vorschlag, Michael Brinkschréder, Christian Herz und Wolfgang
Schiirger fiir ein weiteres Jahr fir den Vorstand zu wahlen, wurde zur Wahl
gestellt. Alle drei Kandidaten wurden mit 15 Stimmen fiir ein weiteres Jahr
als Vorstand bestétigt.

6. Votum

Ein Unterstiitzungsbrief an die Episkopalkirche der USA wurde per Akklama-
tion befiirwortet.

7. Jahrestagung Schwule Theologie: 12.-14. November 2004

Der von der Mitgliederversammlung ins Auge gefasste Termin tiberschnei-
det sich mit der HuK-Mitgliederversammlung. Deshalb vereinbarte der Vor-
stand mit dem Vorbereitungsteam, die Jahrestagung Schwule Theologie vom
12. bis 14.11.2004 in der Alten Villa (Rheine-Mesum) zum Thema »Sexuelle

Erfahrung und Gotteserfahrung« zu veranstalten.
Fiir das Protokoll
Andreas Brands und Christian Herz



390 QueerVerweise

VOI’SChdU

Die nichsten Themenhefte der
WERKSTATT ScHWULE THEOLOGIE

eim letzten Redaktionstreffen im September 2003 hat sich das Re-

daktionsteam wieder Gedanken gemacht, welche Themen im néchsten
Jahr fiir schwule Theologen interessant sein konnten. Alle Leserinnen und Le-
ser sind herzlich eingeladen, Beitrage zu den Schwerpunktthemen, aber auch
zu allen sonstigen Fragen und Rubriken beizusteuern. Der Redaktionsschluss
liegt in der Regel vier Wochen vor Erscheinen des jeweiligen Heftes.

e WierksTATT 1/Februar 2004: Lesbische Theologien. Religidse Erfahrungen
in lesbischen Biographien. Leshisch-feminisitische Theologien der Bezie-
hung. Queer Reading und Psychosomatik. Transgender. Bibelarbeit mit
lesbischen Frauen.

o WERKSTATT 2/Mai 2004: Religionslehrer, Religionspadagogik, Religionsun-
terricht. Schwule Religionslehrer. Umgang mit dem eigenen Schwulsein:
vor der Klasse, den Kollegen, den Vorgesetzten, den Eltern, sich selber ...
Kirchliche Moral, Lehrplan, religionspiddagogische Verantwortung und
eigene Freiheit. Personliche Glaubwiirdigkeit und dienstrechtliche Kon-
flikte. Homosexualitit im Religionsunterricht: Erfahrungen, Konzepte und
Modelle. Identititsbildung und Fremdheitserfahrungen schwuler Schiiler.
Coming-out vor der Klasse. Schwulsein und Jugendarbeit ...

o WiRrksTATT 3/September 2004: Theologie des Fleisches — sexuelle Theolo-
gie. Fleisch, Body, Leib, Kérper — echte Sexualitat und die metaphorisch-
sexuelle Sprache der Mystik. Schmerz und Freude, Schonheit, Lust. Inkar-
nation oder Theologie der Sexualitat? Okkulte Qualitdt des Darkrooms?
Sex/Kult und Kult/Sex. Vom guten Geschmack Gottes ...

e WerksTATT 4/November 2004: Gay Spirit — Mystik und Homoerotik. Buddhis-
mus als neue Religion der Schwulen? Gay Tantra, Yoga und Meditationstech-
niken. Esoterik und weichgespilte, individualistische Spiritualititen statt
»Communio Sanctorum«? Religionswissenschaften und andere Weltreligi-
onen im Gegensatz zu monotheistischen Religionen. Psychotherapeutische
Zuginge. Gay Spirit — Was kdnnen wir Christen lernen, was miissen wir kri-
tisieren? Raucherstdabchen statt Rosenkranz: New Age statt Kreuz?



Werkstatt 3N

Abo dir was ...

Die »WERKSTATT ScHwuLt THEOLOGIE« ist Forum der Diskussionen schwuler
Theologen; sie macht Positionen klar, zeigt Streitpunkte und Befindlich-
keiten. Wer die Frage nach dem »Gestattet-Sein« von Homosexualitat
hinter sich gelassen hat und am Aufbruch schwuler Theologie lesend,
schreibend und diskutierend teilnehmen will, der braucht die »WEerksTaTT
ScHwulE THEoLOGIE«. Bestellt werden kann sie — auch als Geschenk fiir
Freunde, Freundinnen und Bekannte — bei

Christian Herz, Isareckstralie 48, D-81673 Minchen
Tel./Fax: +49 (089) 890 688 38, E-Mail: bestellung@westh.de

An diese Adresse die Bestellung senden/faxen oder mailen.

Ich bestelle die » WERKSTATT ScHWULE THEOLOGIE«

ab der nachsten Ausgabe

Heft 3/2002 (Himmlische Sehnsiichte — Irdische Regungen. Schwule
Ordensleute)

Heft 4/2002 (Abgekanzelt! Repressive Antworten auf dem Priifstand)

Heft 1/2003 (Communio Sanctorum — Kirche und QueerCommunity)

Heft 2/2003 (Woher? Wohin? Perspektiven schwuler Theologie
nach 10 Jahren)

Heft 3+4/2003 (Queering the Canon)

CD-ROM  (Jahrgdnge 1-9, WeSTh 1994-2002)

e EE)

Ich mochte die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE«

O auf Dauer (4 Ausgaben pro Jahrgang) zum
O reguldren Jahresabonnement von z. Zt. 25, € zzgl. Versand oder
O Férderabo fiir 30,— € (oder mehr) zzgl. Versand
[ erstmal ein Probeheft (7,- € zzgl. Versand)
[ Ich wiinsche den Versand in einem verschlossenen Umschlag und
bezahle die zusatzlichen Portokosten.
Die Rechnung erhalte ich mit der ersten Lieferung und dann —im Falle
eines Abonnements — immer mit dem ersten Heft eines Jahrgangs fiir das
komplette Jahr.
Das Abonnement kann ich innerhalb von zwei Wochen (Datum des Post-
stempels) schriftlich widerrufen.

Ort, Datum, Unterschrift
Name:
StralRe:
PIEZ, GOt




392

QuueerVerweise

Adressen
Gottesdienste

Ab dieser Ausgabe verzichten wir
auf den Abdruck der Adressen und
Gottesdienste in jeder WERKSTATT-
Nummer, sondern beschranken dies
auf Heft 1 jeden Jahrgangs. Zusatz-
lich besteht jedoch die Moglich-
keit, im Internet unter dem Eintrag
»Links«  (www.westh.de/Anderes/
anderes.html) den aktuellen Stand
der Adressen und Gottesdienstange-
bote abzurufen.

WeSTh-
Versandkosten

Die Versandkosten fir den WERk-
statt-Versand beruhen auf den Por-
tokosten der Deutschen Post AG
und erhohen sich entsprechend der
jeweiligen Gewichtsstaffelung bei
mehreren Exemplaren. Packchen
und Pakete werden individuell aus-
gewiesen.

Biichersendung

Deutschland: 1,- € pro Heft,
4,- €im Abo

andere Lander: 2,- € pro Heft,
8,- € imAbo

verschlossener Brief
Deutschland:  1.50 € pro Heft,
6,- € imAbo
andere Linder: 4,- € pro Heft,
16,- € im Abo

Komfortables
Ferienappartement in

VENEDIG

flir WEerRksTATT-Freunde

Fur unvergessliche Tage
im Herzen
des historischen Zentrums

Vollkommen neu restauriert,
eigener Hauseingang, Dusche/WC
Klimaanlage, kleine Kochgelegenheit

Info: 0039 333 2297228

Alessandro & Marcello




Verein

Mitgliedsantrag

Hiermit beantrage ich die

O Basis-Mitgliedschaft

O Premium-Mitgliedschaft

O Studenten-Mitgliedschaft

in der »Arbeitsgemeinschaft Schwule
Theologie e.V.«

Name
Vorname
Geb.-Dat.
Anschrift
PLZ Ort
Tel.
Fax
E-Mail
Datum

1. Unterschrift

Ich weil, dass die Mitgliedschaft den

Bezug der Zeitschrift »WERKTSTATT

SCHWULE THEOLOGIE« zum jeweils

giiltigen Bezugspreis beinhaltet.

Q Ich bin bereits Abonnent der WERK-
STATT.

Q Ich abonniere die WERKSTATT be-
ginnend mit der auf die Annahme
meines Mitgliedsantrags folgende
Ausgabe.

2. Unterschrift

Einzugsermachtigung

Hiermit erméchtige ich die »Arbeits-
gemeinschaft Schwule Theologie e.V.«
meinen Mitgliedsbeitrag und/oder die
Abo-Kosten bei Falligkeit von meinem
Konto einzuziehen.

Konto-Nr.

bei (Bank)
BLZ
Datum
3. Unterschrift

393

3
¥
L]
3
§ 2w
r-| B H
17
g 4
.g-g"‘
5 .8 E
.HNM
-ngs
(%] /)]
Q
w B o
fﬁ-H
=" _%
o =
-
~
aT]




ISSN 1430-7170
Jahrginge 1-9 (1994-2002)

© 2003 AG Schwule Theologie e.V.
CD-ROM Version 1.0

Bestell dir was . ..

Die »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE« ist seit 10 Jahren Forum der Diskussionen zahlreicher
schwuler Theologen. In iiber 200 Artikeln, Gottesdiensttexten und Reflexionen bezeugen die Au-
toren der »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE« , dass sie die Frage nach dem »Gestattet-Sein« von

Homosexualitit hinter sich lassen. Alle Hefte und Beitrage der Jahrgange 1994-2002 im PDF-Format
lassen sich mit Volltextsuche durchsuchen. Weitere Infos auf unserer Homepage www.westh.de.

Bestellt werden kann die betriebssystemiibergreifende CD-ROM bei

Christian Herz, lsareckstraBe 48, D-81673 Miinchen, Tel./Fax: +49 (089) 890 688 38
oder E-Mail an: bestellung@westh.de

An diese Adresse den untenstehenden Coupon absenden/faxen oder eine E-Mail senden.

Ich bestelle die CD-ROM »WERKSTATT SCHWULE THEOLOGIE 1994-2002«
(1 Fir 25,— Euro als Einzellizenz
1 fiir 100,— Euro als Institutslizenz

zuziiglich Porto- und Versandkosten. Die Rechnung erhalte ich mit der Lieferuns.

Ort, Datum, Unterschrift

Name

StraBe
PLZ, Ort i












	Front matter
	Heft 1
	Editorial
	Heftverzeichnis 1
	Bundesweiter Queerkongress in Berlin Gemeinschaft der Heiligen (Sanctorum Communio) - Kirche und Queer Community
	Queergemeinde als Gemeinschaft der Heiligen oder: Wie kann das theologische Proprium einer Gemeinde von und für Schwule, Lesben und andere Queers aussehen?
	Heiligkeit und Queer Community Vortrag für den Berliner Queer-Kongress "Communio Sanctorum"
	(Kirchen)Geschichte "belesben"
	Queergottesdienste: Neue Formen der Spiritualität oder (nur) Wohlfühlabend der einsamen Herzen? Workshop auf dem Kongress "Communio Sanctorum"
	"Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht..." Predigt innerhalb der liturgischen Eröffnungsfeier auf den Queer-Gemeindetagen vom 11. bis 12. Januar 2003 in Münster zum 1. Petrusbrief
	Liebessprache - Freundschaftsgesten mittelalterlich-mystischer Minnetanz um gleichgeschlechtliche und erotische Liebe und Freundschaft
	Sexueller Missbrauch, Homosexualität, Aids Was sagt das alternative Lehramt dazu?
	Verhüllte Kommunikation kirchliche Hin- und Herrichtung gleichgeschlechtlich empfindender Kirchendiener
	Schwuler Midrasch
	kurz & gut, Wilhelm
	Tiedemann, Holger: Paulus und das Begehren Liebe, Lust und letzte Ziele : oder: das Gesetz in den Gliedern
	Nitsche, Stefan Ark: König David sein Leben - seine Zeit - seine Welt
	Jellonnek, Burkhard; Lautmann, Rüdiger (Hrsg.): Nationalsozialistischer Terror gegen Homosexuelle
	Barrett, Jon: Hero of flight 93 - Mark Bingham a man who fought back on September 11
	Arntz, Norbert; Fornet-Betancourt, Raúl; Wolter, Georg(Hrsg.): Werkstatt "Reich Gottes" befreiungstheologische Impulse in der Praxis
	Derenthal, Olaf: AIDS in Afrika und die Rede von Gott Impulse einer Option für Menschen mit HIV
	Hoff, Gregor Maria: Die prekäre Identität des Christlichen die Herausforderung postmodernen Differenzdenkens für eine theologische Hermeneutik
	Mitgliedsantrag
	Rosa Brett

	Verein
	Gottesdienste
	Adressen
	Leere Seiten
	Heft 2
	Editorial
	Heftverzeichnis 2
	Die Lücke am Tisch des Herrn drei Abschnitte zur katholischen schwulen Theologie
	Unsichtbarkeit, Blindheit, Schmerz Überlegungen zur Kontextualisierung schwuler Theologie
	Theologie oder Ideologie? Wege aus der Kollaboration mit der herrschenden sexuellen Ideologie wagen!
	Bekenntnisse - nach zehn Jahren "Schwule Theologie"
	Zwischen Matratzenlager und ISSN unfrisierte Beobachtungen zur ortsverbindenden Funktion Schwuler Theologie
	Zu viel Emanzipation - zu wenig Theologie
	Gedanken zum 10. Geburtstag der "Werkstatt schwule Theologie"
	Das Erste Testament in der öffentlichen Homosexualitätsdebatte
	Von Emmaus über Sodom und zurück
	"Gott denken" als schwuler Theologe die Entwicklung meines Glaubens in Kurzformeln
	10 Jahre schwule Theologie: eine etwas persönliche Chronologie
	Biographische Zeitenwende Portrait eines schwulen Theologen - Christian J. Herz
	Geschaffen in Gottes Bilde ein katholischer Priester bricht das Schweigen
	Schwuler Midrasch
	kurz & gut, Wilhelm
	Sauerbrey, Ute (Hrsg.): Ein Fleisch sein Materialien zu Kirche und Homosexualität
	Orths, Markus: Corpus
	Stutz, Pierre: Verwundet bin ich und aufgehoben für eine Spiritualität der Unvollkommenheit
	Mildenberger, Florian: ... in die Richtung der Homosexualität verdorben Psychiater, Kriminalpsychologen und Gerichtsmediziner über männliche Homosexualität 1850-1970
	Rapold, Monika: Schweigende Lämmer und reißende Wölfe, moralische Helden und coole Zyniker zum öffentlichen Diskurs über "sexuellen Kindesmissbrauch" in Deutschland
	Gehring, Hans-Ulrich: Seelsorge in der Mediengesellschaft theologische Aspekte medialer Praxis
	Utzschneider, Helmut; Nitsche, Stefen Ark: Arbeitsbuch literaturwissenschaftliche Bibelauslegung eine Methodenlehre zur Exegese des Alten Testaments
	Ebertz, Michael N.: Aufbruch in der Kirche Anstöße für ein zukunftsfähiges Christentum
	Außerdem...
	Rosa Brett

	Verein
	Adressen
	Leere Seiten
	Heft 3/4
	Editorial
	Heftverzeichnis 3/4
	JHWH als Erastes
	Schlussfolgerungen am Ort der Einschließung für die Tür einer öffentlichen Toilette in San Ysidro/Kalifornien bestimmte Zeilen
	Sexualität und Sakrament "Trinkt mein Blut!" unter den Vorzeichen von AIDS
	Unanständige Theologie theologische Perversionen zu Sexualität, Gender und Politik
	Das geheime Markusevangelium der alexandrinischen Kirche
	Theologische Analyse der "Erwägungen zur rechtlichen Anerkennung der Lebensgemeinschaften zwischen homosexuellen Personen"
	"Herr, der Sommer war eine Nummer zu groß." Exkremente statt Sakramente - Unerhörtes von der Kongregation für die Glaubenslehre
	In itinere - unterwegs demokratisches Gebet auf einer schwulen Reise
	Begegnung als Geschenk des Himmels die biblische Urerzählung von der Erschaffung der Frau unter schwulem Blickwinkel
	Stuart, Elizabeth: Gay and lesbian theologies repetitions with critical differences
	Goss, Robert E.; West, Mona (Hrsg.): Take back the word a queer reading of the bible
	Polymorph (Hrsg.): (K)ein Geschlecht oder viele? Transgender in politischer Perspektive
	Nissinen, Martti: Homoeroticism in the biblical world a historical perspective
	Jones, Stanton L.; Yarhouse, Mark A.: Homosexuality - the use of scientific research in the church's moral debate
	Feid, Anatol: Die Krankheit des Prälaten neuffer Psychogramm eines Priesters
	Bochow, Michael; Marbach, Rainer (Hrsg.): Islam und Homosexualität Koran - islamische Länder - Situation in Deutschland
	Stieler, Donatus: Männer unter sich
	Seierstad, Åsne: Der Buchhändler aus Kabul eine Familiengeschichte
	Birnstein, Uwe: Tödliches Abendmahl
	van Dijk, Lutz; Grau, Günter: Einsam war ich nie Schwule unter dem Hakenkreuz 1933-1945
	Meier, Pirmin: Der Fall Federer Priester und Schriftsteller in der Stunde der Versuchung : eine erzählerische Recherche
	Schürger, Wolfgang: Wirklichkeit Gottes und Wirklichkeit der Welt Theologie im Konflikt der Interpretationen
	Stempel, Hans; Ripkens, Martin (Hrsg.): Der Engel neben dir Gedichte zwischen Himmel und Erde
	Rosa Brett

	Verein
	Vorschau
	Adressen
	Back matter

